

# บทบาทของวัดกับชุมชนเมือง ในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร



วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนาชนบทศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหิดล พ.ศ.2545 ISBN 974-04-1864-3 ลิขสิทธิ์ของมหาวิทยาลัยมหิดล

AN W35811 1545

Copyright by Mahidol University

# วิทยานิพนธ์ เรื่อง

### บทบาทของวัดกับชุมชนเมือง ในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร

พระมหาทนงชัย บูรณพิสุทธิ์

รองศาสตราจาร<mark>ย์เ</mark>รื่องเดช ปั<mark>น</mark>เพื่อนพัติย์ พธ.บ.,M.A., Ph<mark>.D</mark>.

<mark>ป</mark>ระธานกรรมการค<mark>ว</mark>บคุ<mark>มวิ</mark>ทยา<mark>น</mark>ิพนธ์

<mark>ผู้ช่วยศาสตรา</mark>จารย์เอี่ยม ทองดี ศศ.บ., ศศ.ม.

กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์

ศศ.บ., ศศ.ม.

กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์

ศาสตราจารย์เลียงชัย ลิ้มล้อมวงศ์ Ph.D. คณบดี

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหิดล

ผู้ช่วยศาสตราจารย์เอี่ยม ทองดี ศศ.บ., ศศ.ม. ประธานคณะกรรมการประจำหลักสูตร ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต

สาขาวิชาพัฒนาชนบทศึกษา Copyrigh สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชนบ

## วิทยานิพนธ์ เรื่อง

บทบาทของวัดกับชุมชนเมือง ในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ได้รับการพิจารณาให้นับเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตร ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนาชนบทศึกษา

วันที่ 20 พฤษภาคม พ.ศ. 2545

พระมหาทนงชัย บูรณพ<mark>ืส</mark>ุทธิ์

ผู้วิจัย

รองศาสตราจารย์เรื่องเ<mark>ดช ปันเ</mark>งื่อนขัติย์

พธ.บ., M.A., Ph.D.

<mark>ประธานกรรมการ</mark>สอบวิทยาน<mark>ีพ</mark>นธ์

มี 5 % (การย์ยงยุทธ บุราสิทธิ์

ศศ.บ., ศศ.ม.

กรรมการสอบวิทยานิพนธ์

พระสุธีวรญาณ

พธ.บ., M.A., Ph.D.

กรรมการสอบวิทยานิพนธ์

ศาสตราจารย์เลี้ยงชัย ลิ้มล้อมวงศ์ Ph.D.

คณบดี

บัณฑิตวิทยาลัย

รองศาสตราจารย์สุวิใล เปรมศรีรัตน์ อบ., อม., Ph.D.

Copyright ผู้อำนวยการ lahidol University สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชนบท

Togethe offer

มหาวิทยาลัยมหิดล

#### กิตติกรรมประกาศ

วิทยานิพนธ์นี้ฉบับนี้ สำเร็จลงได้ด้วยดีด้วยความช่วยเหลือเกื้อกูลอย่างดียิ่ง จากรอง ศาสตราจารย์เรื่องเดช ปันเงื่อนขัติย์ ผู้ช่วยศาสตราจารย์เอี่ยม ทองดี และผู้ช่วยศาสตราจารย์ยงยุทธ บุราสิทธิ์ อาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ ที่ได้กรุณาให้ความรู้ คำปรึกษาแนะนำ และข้อคิดเห็นต่างๆ รวมทั้งช่วยตรวจแก้ไข จนวิทยานิพนธ์สำเร็จบริบูรณ์ จึงขอขอบคุณไว้ ณ โอกาสนี้

ขอขอบคุณมูลนิธิพระบรมราชานุสรณ์พระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเ<mark>จ้า</mark>อยู่หัวและสมเด็จพระนาง เจ้ารำไ<mark>พพรรณี ที่ได้มอ</mark>บทุนวิจัยส่วนหนึ่ง ซึ่งเป็นอุปการคุณยิ่งต่อการวิจัยครั้งนี้

ขอข<mark>อบพระคุณ เจ้าอาวาส ผู้ช่วยเจ้าอาวาส เลขานุการวัด ตลอ</mark>ดจนพระภ<mark>ิก</mark>ษุ สามเณร ของวัด ทั้งหมดในพื้นที่วิจัย ที่ได้กรุณาให้สัมภาษณ์ และเอื้อเฟื้อเอกสารข้อมูลต่าง ๆ ตลอดจนอนุญาดให้ผู้ วิจัยเข้าร่วมสังเกตการณ์ในกิจกรรม และพิธีกรรมต่าง ๆ ของทางวัด

ขอขอบคุณพระมหาชูศักดิ์ สทุธมุมาลงุกาโร สหธรรมิกที่เป็นเพื่อนช่วยลงพื้นที่เก็บข้อมูล ภาคสนาม ตลอดจนให้ยืมปริ๊นเตอร์ในการพิมพ์วิทยานิพนธ์ครั้งนี้

ขอขอบคุณ คณ<mark>ะอุบาสก อุบาสิกา ของวัดทั้งหมดที่ทำการวิ</mark>จัย ตลอดจนประชาชนทั่วไปที่มา ทำบุญและมาท่องเที่ยวในวัดที่ได้สละเวลาให้สมภาษณ์ด้วยดี

ขอขอบคุณ คุณกิตติภัด นั้นท์ธนะวานิช คุณวัชรเขต ดีแท้ ซึ่งเป็นผู้ช่วยวิจัยและลูกศิษย์ที่ คอยปรนนิบัติรับใช้และอำนวยความสะดวกในเรื่องความเป็นอยู่และการเดินทางตลอดเวลาที่ทำการวิจัย

ท้ายสุดนี้ ผู้วิจัยขอขอบพระคุณ บิดา มารดา และคุณน้ำมัลลิกา บุญรักษ์ ที่ได้สนับสนุนทุน การศึกษาและให้กำลังใจแก่ผู้วิจัยเสมอมาจนสำเร็จการศึกษา

พระมหาทนงชัย บูรณพิสุทธิ์
Copyright by Mahidol University

4037737 LCRU/M : สาขาวิชา : พัฒนาชนบทศึกษา ; ศศ.ม. (พัฒนาชนบทศึกษา)

คำสำคัญ : บทบาท / วัด / ชุมชนเมือง

พระมหาทนงชัย บูรณพิสุทธิ์ : บทบาทของวัดกับชุมชนเมือง ในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร (THE ROLES OF THE BUDDHIST MONASTERY IN THE URBAN COMMUNITY IN BANG-RAK DISTRICT, BANGKOK) อ.ที่ปรึกษา : เรื่องเดช ปันเขื่อนขัติย์ MA., Ph.D., เอี่ยม ทองดี สส.บ., สส.ม., ยงยุทธ บุราสิทธิ์ สส.บ., สส.ม., 227 หน้า. ISBN 974-04-1864-3

วัดเป็นสถาบันที่สำคัญประการหนึ่งในการสืบทอดหลักธรรมคำสอนและอุดมคติทาง พระพุทธศาสนาไปสู่สังคมและชุมชนไทย ตั้งแต่อดีตจวบจนบัจจุบัน วิถีชีวิต วัฒนธรรม ของสังคม และชุมชนไทยผูกติดอยู่กับหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาอย่างแน่นแฟ้นมาเป็นเวลายาวนาน โดยมี วัดเป็นศูนย์กลางและเป็นสัญลักษณ์แห่งความมีอารยธรรมอันสูงส่งของสังคมและชุมชนไทย

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักการแห่งธรรม
วินัย บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน บทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมือง
ในปัจจุบันและศึกษาถึงความสัมพันธ์ของวัดกับชุมชนเมือง โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ซึ่งแบ่ง
ขั้นตอนการศึกษาออกเป็น 2 ส่วนคือ ศึกษาข้อมูลเอกสารและสิ่งพิมพ์ที่เกี่ยวข้องเพื่อศึกษาบทบาทวัด
ที่ปรากฏตามหลักพระธรรมวินัย และศึกษาข้อมูลภาคสนามโดยใช้วิธีการสำรวจ การสังเกตทั้งแบบมี
ส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม และการสัมภาษณ์ทั้งแบบเป็นทางการและแบบไม่เป็นทางการ เพื่อศึกษาถึง
บทบาทที่เป็นจริงและบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมือง ในปัจจุบัน

ผลการศึกษาพบว่า บทบาทของวัดกับชุมชนเมืองเขตบางรักแบ่งเป็น 7 ด้านใหญ่ๆ คือ 1) บทบาทด้านการศึกษา 2) บทบาทด้านการท่องเที่ยว 3) บทบาทด้านพิธีการทางศาสนา 4) บทบาทด้านสังคมสงเคราะห์ชุมชน 5) บทบาทด้านเป็นสถานที่พักผ่อน ออกกำลังกาย และ กิจกรรมสันทนาการต่างๆ 6) บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิดใจ 7) บทบาทด้านเป็นแหล่งอนุรักษ์ มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย ซึ่งบทบาทเหล่านี้ส่วนใหญ่เป็นไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยและ อุดมคติทางศาสนา มีความสอดคล้องกับสภาพปัญหาและบริบทของชุมชนเมืองในระดับหนึ่ง ส่วนใน ด้านความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมืองนั้นพบว่าวัดกับชุมชนมีความสัมพันธ์เกื้อกูลต่อกันสืบเนื่อง มาดั้งแต่อดีตจวบจนปัจจุบันใน 3 ด้าน คือ ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ ความสัมพันธ์เชิงภาระหน้าที่ และ ความสัมพันธ์ที่เป็นไปตามวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนา โดยความสัมพันธ์ดังกล่าวนั้น มีรากฐานมาจากหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของสังคมและชุมชนไทย

ข้อเสนอแนะของงานวิจัย คือ หน่วยงานของรัฐและเอกชนควรให้ความสำคัญในการ สนับสนุนส่งเสริมและพัฒนาบทบาทและกิจกรรมของวัดเพื่อประโยชน์ต่อชุมชนให้มากขึ้น เช่น ร่วม มือกับทางคณะสงฆ์หรือสถาบันการศึกษาจัดอบรมสัมมนาถวายความรู้แก่พระภิกษุสามเณร พร้อมทั้ง พิจารณาให้ความอุดหนุนด้านทุนและงบประมาณแก่วัดที่มีบทบาทในการแก้ปัญหาชุมชนให้มากขึ้น สำหรับวัดต่าง ๆในพื้นที่ศึกษาควรเน้นบทบาททางด้านการพัฒนาจิตใจโดยการจัดกิจกรรมด้านการ อบรมจริยธรรมและกิจกรรมภาคปฏิบัติสมาธิ วิปัสสนาให้มากขึ้น

4037737 LCRU/M : MAJOR : RURAL DEVELOPMENT STUDIES ; M.A.

(RURAL DEVELOPMENT STUDIES)

KEY WORDS : ROLE / MONASTERY / URBAN COMMUNITY

PHRAMAHA THANONGCHAI BURANAPHISUT: THE ROLES OF THE BUDDHIST MONASTERY IN THE URBAN COMMUNITY IN BANG-RAK DISTRICT, BANG-KOK. THESIS ADVISORS: RUENGDET PANKHUENKHUT Ph.D., IAM THONGDEE M.A., YONGYUTH BURASITH M.A. 227 p. ISBN 974-04-1864-3

The monastery is identified as an important institution in the propaganda of the principle of Buddhist teaching and ideals for the Thai society and community from the past to the present. The way of life in Thai society and community and culture has been involved with the principles of Buddhism for a long time via the monastery as the center and symbol of the unique civilization of Thai society and community. The objective of this thesis is to study the role of the Buddhist monastery with the community according to the discipline and doctrine of Buddhism, which includes the actual role, the suitable role and the relationship between the Buddhist monastery and the urban community at present.

This is a qualitative study, which has two parts of study: one is a documentary study, which describes the role of the Buddhist monastery according to discipline and doctrine of Buddhism. The second is a field study by using a survey in both participatory and non-participatory observation. Formal and informal interview was used to study the actual and suitable roles of the monastery in the urban community at present.

From the study, it was found that the role of the Buddhist monastery in Bang-rak district's community can be classified into 7 roles: (1) educational role (2) tourism role (3) religious ritual role (4) social welfare role (5) role as a place of relaxation, exercise, and various entertaining activities (6) role as a mental sanctuary (7) role as Thai artistic and cultural heritage conservative source. These roles have been practiced regularly as they were described in the principle of Buddhist teaching and ideals. Also they can be used compatibley with the circumstances of the urban problems. Thus, the relationship between monastery and urban community has been associated supportively for many decades and can be categorized into three ways: (1) relationship in space (2) relationship of duty (3) relationship of culture, tradition and religious ceremony. These relationships are actually based on the principle of Buddhist teachings which also have an influence on the way of life of Thai society and community.

Recommendations from this research are that authorized departments and private companies should emphasize support and development of the roles as well as activities of the Buddhist monastery to be more useful to the community such as cooperation with Buddhist organizations or educational institutions to provide seminar and training course for monks and novices. Moreover support for budget and educational funds are considerable at the Buddhist monastery, which has a role to solve problems in the community. For many Buddhist monasteries near schools or education institutions, they should place emphasis on their roles as the moral developer by giving moral lecture classes and insight meditation activity or ever more in each school.

# สารบัญ

|                       |                           |          | หน้า                                         |  |  |  |
|-----------------------|---------------------------|----------|----------------------------------------------|--|--|--|
| กิตต์                 | โกรรม:                    | ประกาศ.  | ค                                            |  |  |  |
| _ ,,,                 |                           |          | ٩                                            |  |  |  |
|                       |                           |          | ฤษ จ                                         |  |  |  |
| สาร                   | บัญตา                     | ราง      |                                              |  |  |  |
| สาร                   | บัญแผ                     | นภาพ     | 1                                            |  |  |  |
| อักา                  | ารถุอฎ                    | อคัมภีร์ | ູ້ ຈູ                                        |  |  |  |
| บท                    |                           |          |                                              |  |  |  |
| 1.                    | บทนำ                      | )        | 1                                            |  |  |  |
|                       | 1.1                       | ความสำ   | คัญและที่มาข <mark>องหัวข้อที่ศึกษา</mark> 1 |  |  |  |
|                       | 1.2                       | วัตถุประ | ะสงค์ของกา <mark>รวิจัย</mark>               |  |  |  |
|                       | 1.3                       | ประโยช   | น์ที่คาดว่าจะได้รับ                          |  |  |  |
| 1.4 ขอบเขตของการวิจัย |                           |          |                                              |  |  |  |
|                       | 1.5                       |          | พท์เฉพาะ6                                    |  |  |  |
| 2.                    | แนวค็                     |          | ใและวรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง8                   |  |  |  |
|                       | 2.1                       | แนวคิด   | ทฤษฎีที่ใช้ในการศึกษา                        |  |  |  |
|                       |                           | 2.1.1    | แนวคิดเรื่องศาสนากับสังคม                    |  |  |  |
|                       |                           | 2.1.2    | ทฤษฎีบทบาท (Role Theory)12                   |  |  |  |
|                       |                           | 2.1.3    | ทฤษฎีหน้าที่นิยม (Functionalism)16           |  |  |  |
|                       | 2.2 วรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง |          |                                              |  |  |  |
|                       |                           | 2.2.1    | ความหมายของวัด                               |  |  |  |
|                       |                           | 2.2.2    | ฐานะและความสำคัญของวัดต่อชุมชน21             |  |  |  |
|                       |                           | 2.2.3    | ประวัติวัดในพระพุทธศาสนา23                   |  |  |  |
|                       |                           | 2.2.4    | วัดในประเทศไทย26                             |  |  |  |
|                       |                           | 2.2.5    | การจัดระเบียบของวัด                          |  |  |  |
|                       |                           | 2.2.6    | บทบาทของวัดต่อชุมชนตามหลักพระธรรมวินัย       |  |  |  |

| บท | ที่    |                       |                                                                  | หน้า |
|----|--------|-----------------------|------------------------------------------------------------------|------|
|    |        | 2.2.7                 | ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนตามหลักพระธรรมวินัย                | 62   |
|    |        | 2.2.8                 | งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง                                            | 65   |
|    |        | 2.2.9                 | ชุมชนเมือง                                                       | 70   |
| 3. | วิธีดำ | บทิบการ               | วิจัย                                                            |      |
| ٥. | 9,1141 |                       |                                                                  |      |
|    | 3.1    |                       | กพื้นที่ศึกษา                                                    |      |
|    | 3.2    |                       | นวคิดในการศึกษา                                                  |      |
|    | 3.3    | การเก็บ               | รวบรวมข้อมูล                                                     | 76   |
|    | 3.4    | การตรว                | จสอบข้อมูล <sup>°</sup> แล <mark>ะการเก็บข้อมูลเพิ่</mark> มเติม | 78   |
|    | 3.5    | การเรียว              | บเรียง และจัด <mark>หมวดหมู่ข้อ</mark> มูล                       | 78   |
|    | 3.6    | การวิ <mark>เค</mark> | ราะห์ข้อมูล                                                      | 78   |
|    | 3.7    | การนำเ                | สนอข้อมูล                                                        | 78   |
| 4. | ชมช    | นและวัด               | าในเขตบางรัก                                                     | 79   |
|    | 9      | 1/2                   | ละสภาพทั่วไปของชุมชนเขตบางรัก                                    | 70   |
|    | 4.1    | ลักษณะแ               | สะสภาพทวไบของชุมชนเขตบางรก<br>ประวัติความเป็นมา                  | 19   |
|    |        |                       |                                                                  |      |
|    |        | 4.1.2                 | ลักษณะทางกายภาพ                                                  |      |
|    |        | 4.1.3                 | การคมนาคม                                                        |      |
|    |        | 4.1.4                 | การปกครอง                                                        | 82   |
|    |        | 4.1.5                 | ประชากร                                                          | 85   |
|    |        | 4.1.6                 | สถานที่สำคัญในพื้นที่เขตบางรัก                                   | 86   |
|    |        | 4.1.7                 | สภาพทางเศรษฐกิจและสังคม                                          | 88   |
|    |        | 4.1.8                 | สภาพปัญหาของชุมชนเมืองเขตบางรัก                                  | 90   |
|    | 4.2    | วัดในเข               | เตบางรัก                                                         | 97   |
|    |        | 4.2.1                 | วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร                                             | 97   |
|    |        | 4.3.2                 | วัดหัวลำโพง                                                      | 106  |
|    |        | 4.3.3                 | วัดแก้วแจ่มฟ้า                                                   | 114  |

# สารบัญ (ต่อ)

| บท | ที่   | H                                                                                                          | น้า        |
|----|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|    |       | 4.3.4 วัดสวนพลู 1                                                                                          | 18         |
|    |       | 4.3.5 วัดม่วงแค 1                                                                                          | 21         |
|    | 4.3   | ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน1                                                                            |            |
|    |       | 4.2.1 ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในอดีต                                                                 | 24         |
|    |       | 4.2.2 ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในปัจจุบัน 1                                                           | 25         |
| 5. | บทบ   | ทของวัดกับชุมชนเมืองเขตบ <mark>า</mark> งรัก1                                                              | 28         |
|    | 5.1   | บทบาทด้านการศึกษา1                                                                                         |            |
|    |       | 5.1.1 บทบาทด้านการให้บริการทางการศึกษาโดยตรง 1                                                             |            |
|    |       | 5.1. <mark>2 บทบาทด้านก<mark>ารให้บริการทางการ</mark>ศึกษาโดยอ้อมแก่<mark>ชุ</mark>มช<mark>น</mark></mark> | 32         |
|    | 5.2   | บทบ <mark>าทด้านการท่อง<mark>เที่ย</mark>ว</mark>                                                          | 39         |
|    | 5.3   | บทบาทด้านพิธีการทางศาสนา                                                                                   |            |
|    |       | 5.3.1 เป็นสถานที่บรรพชาอุปสมบท                                                                             |            |
|    |       | 5.3.2 เป็นสถานที่ฝึกปฏิบั <mark>ติธรรมและ</mark> อบรมศีลธรรมแก่ประชาชน                                     | 45         |
|    |       | 5.3.3 เป็นสถานที่ฟังธรรมของพุทธศาสนิกชน                                                                    |            |
|    |       | 5.3.4 เป็นสถานที่บำเพ็ญทานการกุศลต่างๆ                                                                     | 49         |
|    |       | 5.3.5 เป็นสถานที่จัดงานศพ                                                                                  | .52        |
|    | 5.4   | บทบาทด้านสังคมสงเคราะห์ชุมชน                                                                               | .53        |
|    | 5.5   | บทบาทด้านเป็นสถานที่พักผ่อน ออกกำลังกาย และกิจกรรมสันทนาการต่าง ๆ 1                                        | 55         |
|    | 5.6   | บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ                                                                            | 56         |
|    | 5.7   | บทบาทด้านเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย                                                           | 57         |
| 6. | บทวิเ | คราะห์                                                                                                     | 159        |
|    | 6.1   | บทบาทวัดต่อชุมชนตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย                                                                 |            |
|    |       | 6.1.1 วัดมีบทบาทในฐานะที่เป็นองค์กรหนึ่งของชุมชนตามหลักพระธรรมวินัย 1                                      |            |
|    |       | 6.1.2 เป็นสถานที่อบรม สั่งสอนประชาชนให้เข้าถึงธรรม                                                         | 61<br>8it\ |

## สารบัญ (ต่อ)

| บทที่ |        | หน้า                                                                                                                   |
|-------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | 6.1.3  | เป็นสถานที่บำเพ็ญบุญกุศลของพุทธศาสนิกชน163                                                                             |
|       | 6.1.4  | เป็นศูนย์กลางชุมชนในการพบปะสนทนาธรรม164                                                                                |
|       | 6.1.5  | เป็นสถานที่พักอาศัยของอารามิกชน                                                                                        |
|       | 6.1.6  | เป็นสถานที่บำเพ็ญการสงเคราะห์ประชาชนและชุมชน                                                                           |
| 6.2   | บทบาท  | เข <mark>องวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงใน</mark> ปัจจุบัน                                                           |
|       | 6.2.1  | วัด <mark>มีบทบาทต่อชุมชนในฐานะตัวแทนของการแสด</mark> งออก <mark>ใน</mark> บทบาทหน้าที่                                |
|       |        | ของศาสนาที่มีต่อชุม <mark>ชนแ</mark> ละสังคม                                                                           |
|       | 6.2.2  | บทบาทของวัดเป็น <mark>ทั้งบทบ</mark> าทตามอุดมคติและบ <mark>ท</mark> บาทตามคว <mark>า</mark> มคาด-                     |
|       |        | ทวังของสังคม 171                                                                                                       |
|       | 6.2.3  | สาเหตุของคว <mark>ามไม่สอดคล้องระห</mark> ว่างบทบาทที่ปฏ <mark>ิบัติ</mark> จร <mark>ิงกับ</mark> บท <mark>บ</mark> าท |
|       |        | ์ ตามอุดมคด <mark>ีและบทบาทตามความค</mark> าดหวังและคว <mark>า</mark> มต้องการข <mark>อง</mark> สังคม 173              |
|       | 6.2.4  | วัดมีบทบา <mark>ทในฐานะเป็นผลิตผลท</mark> างวัฒนธรรมข <mark>อ</mark> งมนุษย์ที่ต้ <mark>อ</mark> งสนอง-                |
|       |        | ตอบความต้องการพื้น <mark>ฐา</mark> นของชีวิตและชุมชน                                                                   |
| 6.3   | บทบาท  | าที่ <mark>เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมือ</mark> งในปัจจุบัน                                                                |
|       | 6.3.1  | เป็น <mark>บทบาทที่สอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัยและสภ</mark> าพปัญหาในบริบท                                              |
|       |        | ของชุมชนเมืองในปัจจุบัน                                                                                                |
|       | 6.3.2  | เป็นบทบาทที่ <mark>มีความเหมาะสมสอด</mark> คล้องกับสักยภาพและลักษณะทาง-                                                |
|       |        | กายภาพของแต่ละวัด                                                                                                      |
| 6.4   | ความสั | มพันธ์ของวัดกับชุมชนเมือง179                                                                                           |
|       | 6.4.1  | ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่                                                                                                |
|       | 6.4.2  | ความสัมพันธ์เชิงการะหน้าที่                                                                                            |
|       | 6.4.3  | ความสัมพันธ์ที่เป็นไปตามวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนา 181                                                       |

# สารบัญ (ต่อ)

| ที่   |                                                                                                             | หน้า                                            |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| สรุป  | อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ                                                                                     | 183                                             |
| 7.1   | สรุปผลการวิจัย                                                                                              | 183                                             |
|       | 7.1.1 สรุปบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักพระธรรมวินัย                                                    | 183                                             |
|       | 7.1.2 สรุปบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน                                                 | 184                                             |
|       | 7.1.3 สรุปบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบัน                                                      | 185                                             |
|       | 7.1.4 สรุปความสัมพันธ์ของวัดกับชุมชนเมือง                                                                   | 185                                             |
| 7.2   | อภิปรายผล                                                                                                   | 185                                             |
|       | 7.2.1 ความสอดคล้องร <mark>ะหว่างบทบาทของวั</mark> ดกับหลักกา <mark>ร</mark> แห่งพระธร <mark>รม</mark> วินัย | 186                                             |
|       | 7.2. <mark>2 บทบาทที่เป็นจริงของวัดต่อสังค</mark> มและชุมชนเมือง <mark>ใน</mark> ปัจจุ <mark>บั</mark> น    | 187                                             |
|       | 7.2. <mark>3 บทบาทที่เหมาะสมของวัดในบริ</mark> บทของชุมชนเมือ <mark>งใ</mark> นปัจจุบัน                     | 193                                             |
|       | 7.2. <mark>4 ปัจจัยที่เกี่<mark>ยวข้อ</mark>งกับการแสด<mark>งบทบ</mark>าทของวัดต่อชุ<mark>ม</mark>ชน</mark> | 196                                             |
| 7.3   | ข้อเสนอแนะ                                                                                                  | 199                                             |
|       |                                                                                                             |                                                 |
|       | 7.3.2 ข้อเสนอแนะเพื่อเป็นแนวทางในการวิจัยครั้งต่อไป                                                         |                                                 |
| รณานเ | กรม                                                                                                         | 201                                             |
| คผนวเ | ก                                                                                                           | 208                                             |
|       |                                                                                                             |                                                 |
| v     |                                                                                                             |                                                 |
|       | 7.1<br>7.2<br>7.3<br>รณานุ<br>คผนว<br>ะวัติผู้                                                              | <ul> <li>สรุป อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ</li></ul> |

## สารบัญตาราง

|                                                                  | ทมเ |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| การางที่ 1 แสดงจำนวนวัดทั่วราชอาณาจักร ปี 2540                   | 32  |
| การางที่ 2 แสดงจำนวนวัดทั่ <mark>วราชอาณาจักร ปี 2542</mark>     |     |
| การางที่ 3 แสดงความสัมพันธ์ระหว่างพุทธกิจกับชุมชน                | 64  |
| คารางที่ 4 แส <mark>ด</mark> งข้อมู <mark>ลชุมชนเขตบางรัก</mark> | 80  |
| คารางที่ <mark>5 แสดงตัวชี้วัดทางเศรษฐกิจ</mark>                 | 89  |
|                                                                  |     |
|                                                                  |     |
|                                                                  |     |

र्देश विश्व विष्य विष्य

## สารบัญแผนภาพ

|                                                                    | หน้า |
|--------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                    | 00   |
| แผนที่ที่ 1 แสดงการแบ่งเขตกรุงเทพมหานคร                            | 83   |
| แผนที่ที่ 2 แผนที่เขตบางรัก                                        | 84   |
|                                                                    |      |
| แผนภูมิที่ 1 แสดงชนิด และประเภท ชั้นของวัด                         | 31   |
| แผนภู <mark>มิที่ 2 แสดงกรอ</mark> บแนวคิดในการศึ <mark>กษา</mark> | 75   |
|                                                                    |      |

## อักษรย่อชื่อกัมภีร์พระไตรปิฏก การใช้อักษรย่อ

# พระไตรปิฎกคอมพิวเตอร์ (BUDSIR) ฉบับภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหิดล

## อักษรย่อ พระวินัยปิฏก

| วิ.ม.ป. | หมายถึง พระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปฐมภาค |
|---------|----------------------------------------|
|         |                                        |

วิ.ม.ทุ. หมายถึง พระวินัยปิฎก มหาวิกังค์ ทุติยภาค

วิ.มหา. หมายถึง พระวินัยปิฎก มหาวรรค

ว<mark>ิ.จุ</mark>ล. หมา<mark>ยถึง พระวินัยปิฎก จุลวรรค</mark>

วิ.ปริ. หมายถึง พระวินัยป<mark>ีถูก</mark> ปริวาร

## อักษ<mark>ร</mark>ย่อ พระสุ<mark>ตตั</mark>นตปิฎก

| ที.สี.      | หมายถึง พร <mark>ะสุดคันดปิฎก ที่ม</mark> นิกาย   | สี่ถขั <mark>น</mark> ธวร <mark>รค</mark> |
|-------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ที่.ม.      | หมายถึง <mark>พระสุดตันตปิฎก ที่ม</mark> นิกาย    | มหา <mark>ว</mark> รรค                    |
| ที.ป.       | หมายถึง <mark>พระสุดตันตปิฎก ที่ฆนิ</mark> กาย    | ป <mark>าฏิ</mark> กวรรค                  |
| ม.มู.       | หมายถึง พระสุดตันตปิ <mark>ฎก มัชฌิ</mark> มนิกาย | ม <mark>ูล</mark> ปัณณาสก์                |
| ม.ม.        | หมายถึง พระสุดดั <mark>นตปิฎก มัช</mark> ฌิมนิกาย | มัช <mark>ณิมปัณณาส</mark> ก์             |
| ม.อุปริ.    | หม <mark>ายถึง พระสุดดันตปิฏก มัชฌิมนิก</mark> าย | อุปริบัณณาสก์                             |
| ส์.ข.       | หมายถึง พระสุดดันดปิฎก สังยุดตนิกาย               | บ ขันธวรรค                                |
| ส์.สคาถ.    | หมายถึง พระสุดตันตปิฎก สังยุตตนิกาย               | ์<br>สคาถวรรค                             |
| ส์.ส.       | หมายถึง พระสุดดันตปิฎก สังยุดตนิกาเ               | บ สฬายตนวรรค                              |
| ส์.มหา.     | หมายถึง พระสุดดันดปิฎก สังยุดดนิกาเ               | บ มหาวารวรรค                              |
| อง.เอก.     | หมายถึง พระสุดดันดปิฎก อังคุดดรนิเ                | าย เอกนิบาด                               |
| องฺ.ทุก.    | หมายถึง พระสุดตันตปิฎก อังคุดตรนิเ                | าย ทุกนิบาต                               |
| องฺ.ติก.    | หมายถึง พระสุตตันดปิฎก อังคุดตรนิเ                | าย ดิกนิบาต                               |
| องฺ.จตุกฺก. | หมายถึง พระสุตตันตปิฎก อังคุดตรนิเ                | าย จตุกกนิบาต                             |
| องฺ.ปญจก.   | หมายถึง พระสุดตันดปิฎก อังคุดตรนิเ                | าาย ปัญจกนิบาด                            |
| องฺ.ฉกฺก.   | หมายถึง พระสุตตันตปิฎก อังคุดตรนิเ                | าย ฉักกนิบาต                              |
| องุ.สตุตก.  | หมายถึง พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิเ                | าาย สัตตกนิบาต                            |
| องฺ.อฎรก.   | หมายถึง พระสุดดันดปิฎก อังคุดตรนิเ                |                                           |
| องุ.ทสก.    | หมายถึง พระสุดตันตปิฎก อังคุตตรนิเ                | ายาสกนิบาค University                     |

### อักษรย่อชื่อลัมภีร์พระไตรปิฏก (ต่อ)

| ขุ.ธ.     | หมายถึง | พระสุดดันตปิฎก                | ขุททกนิกาย                | ธรรมบท                   |
|-----------|---------|-------------------------------|---------------------------|--------------------------|
| ขู.ขู.    | หมายถึง | พระสุดตันดปิฎก                | ขุททกนิกาย                | ขุททกปาฐะ                |
| ขุ.สุ.    | หมายถึง | พระสุดดันดปิฎก                | ขุททกนิกาย                | สุดดนิบาด                |
| ขุ.มหา.   | หมายถึง | พระสุดดันตปิฎก                | <b>ขุทท</b> กนิกาย        | มหาวรรค                  |
| ขุ.ม.     | หมายถึง | พระสุดดันตปิฎก                | ขุททกนิกาย                | มหานิเทศ                 |
| ขุ.อิติ.  | หมายถึง | พระสุดตันตปิฎก                | ขุททกนิกาย                | อิติวุตตกะ               |
| ขุ.อุ.    | หมายถึง | พระสุดดัน <mark>ด</mark> ปิฎก | ข <mark>ุททกนิก</mark> าย | อุทาน                    |
| ขุ.เปต.   | หมายถึง | พระสุดตั <mark>นตป</mark> ีฎก | ขุททกนิกาย                | เปตวัตถุ                 |
| ขุ.วิมาน. | หมายถึง | พระสุด <mark>ดันตป</mark> ิฎก | ขุททกนิกาย                | <mark>วิ</mark> มานวัตถุ |
| ขุ.เถร.   | หมายถึง | พระสุ <mark>ตตันตปิฎก</mark>  | ขุททกนิกาย                | เ <mark>ถรค</mark> าถา   |
| ขุ.ชา.    | หมายถึง | พ <mark>ระสุดตันตปิฏก</mark>  | ขุททกนิกาย                | ชา <mark>ดก</mark>       |
| ขุ.อป.    | หมายถึง | พระสุด <mark>ดันตป</mark> ิฎก | <mark>ขุท</mark> ทกนิกาย  | อป <mark>ทา</mark> น     |
| ขุ.พุทฺธ. | หมายถึง | พระสุดดันดปิฎก                | <mark>ขุท</mark> ทกนิกาย  | พุ <mark>ท</mark> ธวงศ์  |

หมายเหตุ : แม้ว่าวิทยานิพนธ์ฉบับนี้จะไม่ได้ค้นคว้าพระไตรปิฎกครบทุกเล่ม แต่ผู้วิจัยได้ นำอักษรย่อชื่อคัมภีร์พระไตรปิฎกในส่วนของพระวินัยปิฎก และพระสุตตันตปิฎกมาลงไว้ครบทุกเล่ม เพื่อความสะดวกสำหรับผู้ประสงค์ค้นคว้าต่อไป

#### การใช้หมายเลข

หมายเลขอ้างอิงในพระไตรปิฏก ระบุถึง เล่ม/ ข้อ/ หน้า ตามลำดับ เช่น (ขุ.อิติ.25/289/ 314) หมายถึง พระสุดตันตปิฏก ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ เล่มที่ 25 ข้อที่ 289 หน้าที่ 314

### บทที่ 1

#### าเทน้า

# 1.1 ความสำคัญและที่มาของหัวข้อที่สึกษา

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาดิไทยมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ประชาชนชาวไทย ประมาณร้อยละ 95 นับถือศาสนาพุทธ หลักของพระพุทธศาสนาจึงเป็นแก่นและแกนของวัฒนธรรม ไทยทุกสาขาโดยมีวัดเป็นศูนย์กลางในการถ่ายทอดศีลธรรม จริยธรรม วัฒนธรรม และประเพณีต่างๆ ไปสู่ชุมชน จากอดีตวัดเป็นสถานที่ที่พุทธศาสนิกชนทั่วไปได้ใช้เป็นสถานศึกษา อบรมให้มีความรู้ใน ด้านวิชาชีพ ดำราแพทย์แผนโบราณ และศิลปกรรมแขนงต่างๆ ใช้ทำบุญบำเพ็ญกุศล เป็นศูนย์กลาง การบริหารและการปกครอง รวมทั้งเป็นสถานที่สงเคราะห์ทางจิตใจแก่ ประชาชน (กองพุทธสถาน กรมการศาสนา, 2541:1)

การที่พระพุทธศาสนา ซึ่งรวมทั้งวัดและพระสงฆ์กับชนชาติไทยมีความสัมพันธ์แนบแน่น เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันมาตั้งแต่อดีตจวบจนปัจจุบันนั้น พระธรรมปิฏก (2539:1) ได้กล่าวไว้ว่า เพราะพระพุทธศาสนากับชนชาติไทยมีความสัมพันธ์กันมาใน 2 ด้าน ดังนี้

- 1) ในทางประวัติศาสตร์ : ความเป็นมาของชาติไทยเนื่องมาด้วยกันกับความเป็นมาของ พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะนับดั้งแต่สมัยที่ชนชาติไทยมีประวัติศาสตร์อันชัดเจนชาวไทยก็ได้นับถือ พระพุทธศาสนาต่อเนื่องตลอดมาจนกล่าวได้ว่าประวัติศาสตร์ของประเทศไทยเป็นประวัติศาสตร์ของ ชนชาติที่นับถือพระพุทธศาสนา
- 2) ในด้านวัฒนธรรม : วิถีชีวิตของคนไทยได้ผูกประสานกลมกลืนกับหลักความเชื่อและ หลักปฏิบัติในพระพุทธศาสนาตลอดเวลายาวนาน จนทำให้เกิดการปรับตัวเข้าหากันและสนองความ ต้องการของกันและกัน ตลอดจนผสมคลุกเคล้ากับความเชื่อถือและข้อปฏิบัติสายอื่น ๆ ที่มีมาในหมู่ชน ชาวไทย ถึงขั้นที่ทำให้เกิดมีระบบความเชื่อและความประพฤติปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาที่เป็นแบบ ของคนไทยโดยเฉพาะ

จากลักษณะดังกล่าวจะเห็นว่าสถาบันพระพุทธศาสนามีความผูกพันแนบแน่นกับสังคมและ ชุมชนไทยมาช้านาน จนอาจกล่าวได้ว่าวัฒนธรรมและวิถีชีวิตของคนไทยโดยส่วนรวมมีรากฐานมาจาก หลักคำสอนในพระพุทธศาสนา พระพุทธศาสนาได้มีบทบาทและอิทธิพลในสังคมและชุมชนไทยโดย อาศัยสถาบันต่างๆ ที่สำคัญทางศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งสถาบันวัดและพระสงฆ์ ซึ่งสถาบันเหล่านี้ ได้มีบทบาทที่ปฏิสัมพันธ์ตอบสนองต่อสังคมที่เปลี่ยนแปลงมาโดยตลอด จึงกล่าวได้ว่าวิถีชีวิตของคน ไทยในอดีดแม้กระทั่งปัจจุบันมีความผูกพันอยู่กับพระพุทธศาสนา วัด และพระสงฆ์ ตั้งแต่เกิดจนตาย

การศึกษาวิเคราะห์ถึงบทบาทและอิทธิพลของพระพุทธศาสนาต่อสังคมชุมชนไทยนั้นต้อง วิเคราะห์จากองค์ประกอบของความเป็นสถาบันพุทธศาสนาซึ่งองค์ประกอบที่มีบทบาทอย่างสำคัญนอกจาก พุทธธรรม หรือหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของคนไทยในฐานเป็นเครื่อง มืออันสำคัญในการอบรมทางสังคมแล้ว สิ่งที่สำคัญยิ่งประการหนึ่งก็คือวัด และพระสงฆ์ ซึ่งเป็นองค์ ประกอบที่เป็นรูปธรรมมีปฏิสัมพันธ์โดยตรงกับสังคมอยู่ตลอดเวลา (สมบูรณ์ สุขสำราญ, 2530:27-28)

ดังเป็นที่ทราบและยอมรับกันโดยทั่วไปว่าดั้งแต่อดีตนั้น วัดและพระสงฆ์ได้มีบทบาทและ อิทธิพลต่อสังคมไทยมาอย่างต่อเนื่องและนับเป็นแบบอย่างของความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างวัดกับบ้านมา โดยตลอด เพราะทั้งสองสถาบันต่างพึ่งพาอาศัยกันและกันเกือบทุกด้าน (อภิชัย พันธเสน, 2539:205) โดยสรุปแล้วบทบาทของวัดนอกจากจะเป็นศูนย์กลางของสังคมชุมชนในฐานะเป็นรากฐานหรือราก เหง้าทางสังคมวัฒนธรรมไทยแล้ว บทบาทของวัดในอดีตนั้นพอจะสรุปได้ดังนี้ (พระมหาประยุทธ์ ปยุตฺโต, 2523; อ้างถึงใน อภิชัย พันธเสน, 2539:206)

- 1) เป็นสถ<mark>านศึกษา สำหรับชาวบ้านส่งกุลบุตรมาอยู่รั</mark>บใช้พระ รับการฝึกอบรมทางศีลธรรม และเล่าเรีย<mark>นวิชาการต่าง ๆ ตามที่สอนในสมัยนั้น รวมทั้งเ</mark>ป็นศูนย์รวมเยาว<mark>ช</mark>นด้วย
- 2) เป็นสถานสงเคราะห์ ที่บุตรหลานชาวบ้านที่ยากจน ได้มาอาศัยเลี้ยงชีวิตอยู่และศึกษา เล่าเรียนด้วย ตลอดถึงผู้ใหญ่ที่ยากจนมาอาศัยเลี้ยงชีพ
  - 3) เป็นสถานพยาบาล ที่รักษาผู้เจ็บป่วยตามภูมิรู้สมัยนั้น
  - 4) เป็นที่พักคนเดินทาง
  - 5) เป็นสโมสรที่ชาวบ้านมาพบปะสังสรรค์ หย่อนใจ หาความรู้เพิ่มเติม
  - 6) เป็นสถานบันเทิงที่จัดงานเทศกาล และมหรสพต่างๆ สำหรับชาวบ้านทั้งหมด
- 7) เป็นสถานที่ใกล่เกลี่ยข้อพิพาท เป็นที่ปรึกษาแก้ปัญหาชีวิต ครอบครัว และความทุกข์ ต่างๆ
- 8) เป็นศูนย์กลางศิลปวัฒนธรรม ที่รวมศิลปกรรมต่างๆ ของชาติตลอดจนเป็นเสมือน พิพิธภัณฑ์

# Copyright by Mahidol University

- 9) เป็นคลังพัสดุ สำหรับเก็บของใช้ต่างๆ ซึ่งชาวบ้านจะใด้ใช้ร่วมกันเมื่อมีงานที่จัด หรือ ยืมไปใช้เมื่อตนมีงาน
- 10) เป็นศูนย์กลางการบริหารหรือปกครองที่กำนันหรือผู้ใหญ่บ้านจะเรียกลูกบ้านมาประชุม กันบอกแจ้งกิจการต่าง ๆ
- 11) เป็นที่ประกอบพิธีกรรม หรือให้บริการด้านพิธีกรรมอันเป็นเรื่องผูกพันกับชีวิตของทุก คนในระยะเวลาต่าง ๆ ของชีวิต

จึงกล่าวได้ว่าวัดเป็นทุกอย่างของชุมชน สังคม และเป็นศูนย์กลางที่รวมจิตใจของ ประชาชน ส่วนพระสงฆ์ซึ่งเป็นตัวแทนของวัดในบทบาทเหล่านี้ก็กลายเป็นผู้นำทางจิตใจของประชาชน เป็นศูนย์ รวมแห่งความเคารพเชื่อถือและร่วมมือกัน โดยนัยนี้วัดก็กลายเป็นหลักประกันความมั่นคงของประเทศ ชาติในฐานเป็นที่ยึดเหนี่ยวประชาชนให้มีความสามัคคีและรวมตัวกันเข้าเป็นหน่ว<mark>ย</mark>หนึ่งๆ ได้

สถาบันวัดและพระสงฆ์ในอดีตนั้นนับว่ามีบทบาทต่อสังคมและชุมชนอย่างกว้างขวาง เมื่อ พิจารณาจากหลักฐานในพระไตรปิฎกจะเห็นว่าวัดและพระสงฆ์กับสังคม และชุมชนนั้นมีหน้าที่ที่ ผูกพันกันโดยหลักธรรม ดังพระโอวาทที่พระพุทธองค์ทรงประทานแก่พระสงฆ์สาวกในวาระต่าง ๆ ซึ่ง ปรากฎอยู่ในพระธรรมวินัยและพระสูตรต่าง ๆ ที่แสดงให้เห็นถึงหน้าที่ของวัดและพระสงฆ์ที่พึงมีต่อ สังคมและชุมชน เช่น พระโอวาทในคราวส่งพระสาวกไปประกาศพระศาสนายังแว่นแคว้นดินแดนต่าง ๆ

"ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงจาริกไปเพื่อประโยชน์และความสุขของชนหมู่มาก เพื่อ อนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อเกื้อกูลประโยชน์สุข แก่ทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลาย" (วิ.มหา. 4/32/32)

และพระโอวาทที่ว่า

"ภิกษุทั้งหลาย คฤหัสถ์และบรรพชิตทั้งหลายต่างอาศัยกันและกันด้วยอามิสทาน และธรรม ทาน อยู่ประพฤติพรหมจรรย์นี้ เพื่อต้องการสลัดโอฆะ เพื่อทำความสิ้นทุกข์โดยชอบด้วยอาการอย่างนี้" (ขุ.อิติ. 25/287293) เป็นต้น

พระพุทธวจนะที่ยกขึ้นมากล่าวอ้างนี้เป็นเพียงตัวอย่างที่แสดงให้เห็นว่า สถาบันศาสนาโดย เฉพาะอย่างยิ่งวัดและพระสงฆ์กับสังคมชุมชนนั้นด่างก็มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง และการที่พระพุทธเจ้าทรงตั้งสังคมสงฆ์ขึ้นมานี้ก็โดยเหตุที่ทรงต้องการให้สถาบันสงฆ์ใด้เป็นที่พึ่งของ สังคมในการช่วยแสวงหาทางออกหรือแก้ปัญหาแก่สังคม ดังนั้นจึงจำเป็นที่วัดและพระสงฆ์จะต้อง เข้าไปมีบทบาทต่อสังคมอย่างน้อยก็ในฐานะเป็นหน่วยหนึ่งของสังคม ดังที่พระมหาสมทรง สิรินฺธโร (2525:18) ได้สรุปถึงเหตุผลที่สถาบันวัดและพระสงฆ์เข้าไปมีบทบาทต่อชุมชน สังคมไว้ 3 ประการ ดังนี้ Copyright by Mahidol University

- 1) การดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ต้องอาศัยปัจจัยสี่ที่ชาวบ้านถวาย
- 2) สภาพและเหตุการณ์ในสังคม ย่อมมีผลเกี่ยวข้องกับการบำเพ็ญสมณธรรม
- 3) โดยคุณธรรมคือเมตตา กรุณา จะต้องช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากทุกข์

ปัจจุบันสภาพการณ์ทางสังคมได้เปลี่ยนแปลงไปตามหลักอนิจจัง สังคมมีการเคลื่อนใหว เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาและประเทศไทยได้มีการพัฒนาประเทศให้เทียบทันกับอารยธรรมตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในช่วงสามทศวรรษหลังนี้ประเทศไทยมีการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นในหลาย ๆ ด้าน การพัฒนาประเทศได้เน้นไปแบบอย่างตะวันตก ทำให้ประเทศไทยมีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีสมัย ใหม่มากขึ้น ประกอบกับม<mark>ีสถาบันทางสังคมต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมาย ในข</mark>ณะเดียวกันบทบาทความ สำคัญข<mark>องวัดก็เริ่มลดน้อยถอยลงเรื่อย ๆ ดังจะเห็นได้จากบทบ</mark>าทเ<mark>ค่น ๆ ของ</mark>วัดและพระสงฆ์ที่เคย เป็นม<mark>านั้นถูกแทนที่โดยสถาบันอื่นๆ จนเกือ</mark>บหมดสิ้น เช่น บ<mark>ทบ</mark>าททางด้าน<mark>กา</mark>รศึกษาถูกแทนที่โดย โรงเ<mark>รียนและสถาบันการศึกษาอื่น ๆ บทบาททา</mark>งการรักษาพยาบาล<mark>ถูก</mark>แทนที่โดย<mark>ส</mark>ถานีอนามัยและโรง พย<mark>าบาล การ</mark>ไก<mark>ล่เกลี่ยข้อพิพาทแล**ะตัดสินคดีความต่า**ง ๆ ตกไปเป็นหน้าที่และบทบาท<mark>ข</mark>องศาลสถิตยุติธรรม</mark> การ<mark>อ</mark>นุรักษ์ผลง<mark>านทางศิลปกรรมแขนงต่าง ๆ ตกไปเป็นหน้าที่และบทบ</mark>าทของพิพ<mark>ิธภั</mark>ณฑ์ เป็นด้น โดย เฉพ<mark>าะอย่างยิ่งในสังคมชุมชนเมืองซึ่งเป็นสังคมชุมชนที่มีความสลับซับ</mark>ซ้อนสูงด้ว<mark>ย</mark>แล้วการเคลื่อนใหว เปลี่ย<mark>นแปลงมักเป็นไ</mark>ปอย่างรว<mark>ดเร็วและมีผลกระทบต่อสังคมสูง แม้รัฐจะพ</mark>ยา<mark>ยา</mark>มพัฒนาตามนโยบาย ที่กำหน<mark>ดไว้ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติมาถึงฉบับที่ 8 ในปัจ</mark>จุบันนี้แล้วก็ตาม แต่ สภาพปัญห<mark>าต่าง ๆ ของสังคมคงยังปรากฏให้เห็นอยู่มากม</mark>าย ใ<mark>ม่ว่าจะเป็นปัญ</mark>หาทางด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และปัญหาในเรื่องจริยธรรม เป็นต้น ซึ่งล้วนเป็นการท้าทายต่อบทบาทขององค์กรสงฆ์และ วัดเป็นอย่างยิ่ง บทบาทของวัดและองค์กรสงฆ์ในปัจจุบันนี้อาจมองได้ว่ามีลักษณะหยุดนิ่ง ในขณะที่ สังคมมีการเปลี่ยนแปลงรวดเร็วและต่อเนื่อง แม้ปัจจุบันจะพบว่ามีวัดบางวัด และพระสงฆ์บางรูปได้ พยายามปรับบทบาทเข้าหาสังคมมากขึ้นก็ตาม แต่ยังขาดเอกภาพและพลังที่เข้มแข็งในการแก้ปัญหา ของสังคมอยู่มาก อีกทั้งบางครั้งการปรับเปลี่ยนบทบาทดังกล่าวมักจะไม่ค่อยคำนึงถึงหลักการเดิมอัน เป็นแก่นของศาสนา รวมทั้งไม่สอดคล้องกับบริบทของสังคมที่เปลี่ยนแปลงในปัจจุบัน จึงไม่สามารถ แก้ปัญหาของสังคมได้ ดังนั้นจึงจำเป็นที่วัดและพระสงฆ์จะต้องมีความรู้ ความเข้าใจในหลักของศาสน ธรรม และความเป็นไปของสังคมเพื่อที่จะได้สามารถปรับบทบาทของตนให้สอดรับกับสถานการณ์ที่ เปลี่ยนแปลงนี้ได้คย่างเหมาะสม

อย่างไรก็ตามผู้วิจัยมีความเชื่อว่าสถาบันศาสนาอันหมายรวมทั้งวัดและพระสงฆ์นั้นเป็นสิ่งสำคัญ จำเป็นที่จะต้องมีอยู่ดำรงอยู่คู่กับสังคมชุมชนอีกยาวนานและจะเป็นสถาบันทางสังคมอีกสถาบันหนึ่งที่ จะช่วยเหลือผ่อนปรนปัญหาของสังคมชุมชนได้เป็นอย่างดี Mahidol University

เขตบางรักนับว่าเป็นเขตของชุมชนเมืองขนาดใหญ่เป็นแหล่งที่มีประชากรอาศัยอยู่หนาแน่น ตั้งอยู่ในพื้นที่ที่อาจกล่าวได้ว่าเป็นศูนย์กลางของความเจริญทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม พาณิชยกรรม อุตสาหกรรม การคมนาคม เป็นต้น ในด้านศาสนาก็เช่นกันเขตบางรักเป็นที่ตั้งของ ศาสนสถานและ วัดที่สำคัญหลายแห่ง เช่น วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า วัดม่วงแค และวัด สวนพลู เป็นต้น วัดเหล่านี้ล้วนมีบทบาทความสำคัญต่อวิถีชีวิตของผู้คนในชุมชนโดยรอบในด้านต่างๆ มาอย่างต่อเนื่อง เป็นวัดที่ตั้งอยู่ในพื้นที่อันเป็นเมืองหลวงของประเทศซึ่งเป็นศูนย์กลางการปกครอง และการบริหารงานคณะสงฆ์ มีจำนวนพระภิกษุสามเณรอาศัยอยู่ค่อนข้างสูง พระภิกษุสามเณรส่วน ใหญ่ล้วนเป็นผู้ที่ทรงภูมิธรรม ภูมิปัญญา มีความรู้สำเร็จการศึกษาทั้งทางโลกและทางธรรมในระดับ เปรียญ<mark>ธรรมสูงๆ และปริญญาระดับต่างๆ กระจายอยู่ตามวัดต่างๆ จำ</mark>นวน<mark>ม</mark>าก จนอาจกล่าวได้ว่าวัด เหล่า<mark>นี้</mark>มีคว<mark>ามพร้อมในหลาย ๆ ด้านไม่ว่าจะเป็นด้านศาสนสถาน ศาสน</mark>วัตถุ ศาส<mark>นธ</mark>รรม และศาสนบุคคล เป็<mark>นต้</mark>น จึงน่าจ<mark>ะเป็นเหตุผลให้วัดเหล่านี้มีบทบาทต่อสังคม ชุมชนใน</mark>ด้านต่าง ๆ <mark>สู</mark>งด้วย สิ่งเหล่านี้จึง น<mark>ำไ</mark>ปสู่ประเด็น<mark>ปัญหาที่ผู้วิจัยต้องการศึกษานั่นคือ</mark> การศึกษาว่าวัดต่าง <mark>ๆ</mark> ดังกล่าวม<mark>ีบ</mark>ทบาทที่เป็นจริงใน ้ ป<mark>ัจจุบันต่อสังค<mark>ม</mark>ชุมชนอย่างไร แ<mark>ละบทบาทเหล่านั้นส</mark>อดคล้องกับหลักการเดิ<mark>มตา</mark>มห<mark>ลั</mark>กธรรมวินัยหรือไม่</mark> แ<mark>ละ</mark>บทบาทที่เ<mark>ห</mark>มาะสมของวั<mark>ดในบริบทของชุมชนเมือ</mark>งในปัจจุบันควร<mark>จ</mark>ะเป็นอย่าง<mark>ไร</mark> มีเหตุปัจจัยอะไร ข้าง<mark>ที่</mark>มีนัยสัมพั<mark>นธ์กับการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชน ซึ่งผลของ</mark>การศึกษาน<mark>ี้จ</mark>ะเป็นคำตอบในการ กำหน<mark>ดบท<mark>บาท</mark>ของวัดที่เหมาะสมและเป็นจริงในบร<mark>ิบ</mark>ทของสังคม<mark>ช</mark>ุมชน<mark>เมือ</mark>งใน<mark>ปั</mark>จจุบันต่อไป</mark>

# 1.2 วัตถุประสงค์ของการวิจัย

- 1.2.1 เพื่อศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักธรรมวินัย
- 1.2.2 เพื่อศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน
- 1.2.3 เพื่อศึกษาถึงบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบัน
- 1.2.4 เพื่อศึกษาถึงความสัมพันธ์ของวัดกับชุมชนเมือง

### 1.3 ประโยชน์ที่ดาดว่าจะได้รับ

- 1.3.1 ได้รับความรู้เกี่ยวกับบทบาทหน้าที่ของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักธรรมวินัย
- 1.3.2 ได้ทราบถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน
- 1.3.3 ได้ทราบถึงบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบัน
- 1.3.4 ใต้ทราบถึงความสัมพันธ์ของวัดกับชุมชนเมือง

- 1.3.5 เพื่อเป็นแนวทางแก่วัดในพื้นที่ศึกษาในอันที่จะพัฒนาและปรับปรุงบทบาทหน้าที่ ของวัดให้เหมาะสมกับสภาพความเป็นไปของสังคมและชุมชนในปัจจุบัน ตลอดจนเป็นแบบอย่างให้ กับวัดในเขตอื่นๆ
- 1.3.6 คาดว่าจะเป็นประโยชน์ต่อสถาบันสงฆ์และฝ่ายต่างๆ ที่มีส่วนเกี่ยวข้องในการนำ ไปประกอบการพิจารณาเพื่อการทบทวน ปรับปรุง แก้ไข และสนับสนุนส่งเสริมบทบาทของวัดให้ สามารถสนองตอบความต้องการของศาสนาและสังคมได้อย่างเหมาะสมภายใต้สภาวะการณ์ในปัจจุบัน และยังเป็นข้อมูลพื้นฐานประกอบการศึกษาวิเคราะห์ในประเด็นปัญหาอื่น ๆ ที่เกี่ยวกับวัดต่อไปใด้

### 1.4 ขอบเขตของการวิจัย

ในการ<mark>ศึกษาวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้กำห</mark>นดขอบเขตในการวิ<mark>จัยไว้</mark>ดังนี้

# 1.4<mark>.1</mark> ขอบเขตด้านพื้<mark>นที่</mark>

ในการศึกษาครั้งนี้ผู้วิจัยกำหนดขอบเขตด้านพื้นที่ครอบคลุมเฉพาะในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ซึ่งมีทั้งหมด 5 วัด คือ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง วัดแก้วแข่มฟ้า วัด ม่วงแค และ วัดสวนพลู

### 1.4.2 ขอบเขตด้านเนื้อหา

เป็นการศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักธรรมวินัยของพุทธศาสนา และ บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงและควรจะเป็นในปัจจุบัน

#### 1.5 นิยามศัพท์เฉพาะ

บทบาท หมายถึง ภาระกิจของวัดและพระสงฆ์ที่พึงกระทำต่อชุมชนตามหน้าที่ สถานภาพ พระธรรมวินัย หรือตามที่กฎหมายกำหนดและหรือตามความคาดหวังของสังคม

บทบาทของวัดตามหลักธรรมวินัย หมายถึง บทบาทที่ปรากฏอยู่ในหลักคำสอนของ พระพุทธศาสนาอันเป็นบทบาทที่เกี่ยวข้องกับวัดและพระสงฆ์โดยดรง

บทบาทที่เป็นอยู่จริงของวัด หมายถึง บทบาทของวัดในส่วนที่เกี่ยวข้องกับชุมชนสังคมอัน เป็นบทบาทที่เป็นจริงและปรากฏอยู่จริงในปัจจุบัน

บทบาทที่เหมาะสม หมายถึง บทบาทที่สอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัยและสภาพสังคม
Oviginal Oviginal University

ชุมชนในปัจจุบัน ซึ่งเป็นบทบาทในอันที่จะช่วยสืบสานพระศาสนาและช่วยแก้ใจผ่อนปรนสภาพปัญหา ของสังคมชุมชนใด้

พระธรรมวินัย หมายถึง หลักคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกของ พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทในประเทศไทย

วัด หมายถึง พุทธศาสนสถานโดยปกติเป็นที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสงฆ์และเป็นที่ประกอบ ศาสนกิจของพุทธสาวกทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ รวมถึงองค์ประกอบทั้งหมดภายในวัด ทั้งในด้านศาสน วัตถุ ศาสนสถาน ศาสนธรรม และศาสนบุคคล ซึ่งในที่นี้ หมายถึง วัด 5 วัด คือ วัดมหาพฤฒาราม วรวิหาร วัดหัวลำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า วัดสวนพลู และวัดม่วงแค

พระสงฆ์ หมายถึง บุคคลที่ผ่านการอุปสมบทโดยถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัย กฎมหา เถรสมาคม และพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ตามแบบอย่างของพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทหรือหินยาน ซึ่งมี สังกัดอยู่ในวัดที่ทำการศึกษาวิจัย

ชุมชนเมือง หมายถึง ชุมชนเฉพาะที่อยู่ในพื้นที่เขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ซึ่งเป็น ชุมชนที่มีความสัมพันธ์กับวัดทั้งในเชิงพื้นที่ และในเชิงภาระหน้าที่ ตลอดจนวิถีชีวิตทางสังคม วัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อมร่วมกัน อันเป็นชุมชนเมืองที่มีลักษณะแตกต่างไปจากชุมชนชนบททั้งใน ด้านสังคม ประชากร ลักษณะกิจกรรมทางเศรษฐกิจ อาชีพ การงาน ซึ่งเป็นแบบอุตสาหกรรมและ พาณิชยกรรมเป็นส่วนใหญ่ และความสัมพันธ์ทางสังคมของสมาชิกในสังคมมีลักษณะแบบเป็นทางการ เป็นส่วนมาก

### บทที่ 2

# แนวคิด ทฤษฎีและวรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง

# 2.1 แนว<mark>ลิด ทฤษฎีที่ใช้ในการศึกษา</mark>

การศึกษาวิจัยเรื่องบทบาทวัดกับชุมชนเมืองในครั้งนี้ผู้วิจัยเลือกใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ทั้งนี้เพราะการวิจัยในลักษณะนี้มีความต้องการข้อมูลที่เป็นภาพรวม ระดับ ลึก รอบด้าน (Holistic) ดังนั้นจึงจำเป็นต้องให้ความสำคัญแก่บริบท (Contex) ของปรากฏการณ์ที่ ศึกษา เพื่อประโยชน์แก่การวิเคราะห์ดีความข้อมูลได้อย่างชัดเจนและตรงไปตรงมาตามข้อมูลที่แท้จริง

ในกระบวนการวิจัยนั้นผู้วิจัยจำเป็นต้องมีกรอบแนวคิดหรือเครื่องมือในการนำทางในการวิจัย ดังนั้นเพื่อเป็นการกำหนดแนวทางการวิจัย การเก็บข้อมูล และการวิเคราะห์ข้อมูล เมื่อผู้วิจัยได้ ค้นคว้าเอกสารที่เกี่ยวข้องและทำงานภาคสนามไปพอสมควรแล้วจึงได้เลือกแนวคิดทฤษฎีที่สอดคล้อง กับประเด็นการศึกษาวิจัย ซึ่งจะได้นำเสนอเป็นลำดับดังนี้

# 2.1.1 แนวคิดเรื่องศาสนากับสังคม

แนวคิดเรื่องศาสนากับสังคมนับเป็นแนวความคิดหลักอีกแนวคิดหนึ่งที่ใช้ในการศึกษาถึง พฤดิกรรมของมนุษย์ที่เกี่ยวกับความเชื่อ รูปแบบความสัมพันธ์ของศาสนากับสังคมจึงมักจะถูกกล่าว ถึงในเรื่องบทบาทหน้าที่ที่สถาบันหนึ่งมีต่ออีกสถาบันหนึ่งภายใต้ระบบหรือสภาวะอันเป็นเงื่อนไขทาง สังคมวัฒนธรรมนั้น ๆ

หน้าที่ของศาสนาต่อสังคมก็คือการมีส่วนร่วมในการกำหนดระเบียบแบบแผน ค่านิยม และ อุดมคติในการดำเนินชีวิตของมนุษย์ อีกนัยหนึ่งหน้าที่พื้นฐานของศาสนาก็คือการที่สถาบันศาสนาใน แต่ละสังคมเป็นตัวแทนของการยอมรับค่านิยมบางอย่างร่วมกันของสมาชิกในสังคมและจำเป็นต่อการ รวมส่วนต่าง ๆ ของสังคมไว้ด้วยกัน (โสวัตรี ณ ถลาง, 2537:8) ในแง่ของพุทธศาสนานั้นจะเห็นได้ จากการที่สมบูรณ์ สุขสำราญ (2527:117) ได้สรุปถึงบทบาทหน้าที่ที่พุทธศาสนามีต่อสังคมไทยไว้ดังนี้

1) พุทธศาสนาทำหน้าที่เป็นพลังที่สร้างสรรค์บูรณาการของสังคม ก่อให้เกิดความรู้สึกร่วม เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันทางวัฒนธรรมและความรู้สึกเป็นชาติ Wahidol University

- 2) พุทธศาสนามีอิทธิพลต่อทัศนคติและค่านิยม และมีบทบาทสำคัญในการกำหนด แนวทางความสัมพันธ์และการกระทำต่อกันระหว่างสมาชิกในสังคม ทำหน้าที่เป็นกลไกคอยควบคุม พฤติกรรมของสมาชิกในสังคมอีกด้วย
- 3) พุทธศาสนาไม่เพียงจะมีหลักการเกี่ยวกับธรรมชาติและปัญหาทางศีลธรรมเท่านั้น แต่ ยังเกี่ยวข้องกับความเท่าเทียมกันในโอกาสทางสังคม ทั้งด้านเศรษฐกิจ และการเมืองด้วย

นักสังคมวิทยาศาสน<mark>าซึ่งพิจารณาความคงอ</mark>ยู่ของสังคมและความต่อเนื่องของสังคมว่าขึ้นอยู่ กับการกระทำหน้าที่ของสถาบันทางสังคม และเนื่องจากศาสนา สถาบันทางศาสนา เป็นสถาบันทาง สังคมซึ่งดำรง<mark>อยู่มาใด้ตั้งแต่อดีตกาล แสดงว่าศาสนาจะต้องมีหน้าที่ในก</mark>ารสนองตอบความต้องการของ สังคมอย่า<mark>งแ</mark>น่น<mark>อน (เอนก ทิพถือชา, 2526:24) ซึ่งสอดคล้องกับทัศนะข</mark>อง บุ<mark>ญ</mark>ลือ วันทายนต์ (2525:159 - 160; อ้างถึงใน ผจญ คำหูสังข์, 2541:158) ที่ว่าทั้งศาสนาและสังคมต่างมีความสัมพันธ์กันอย่าง สนิท และต่างเกื้อกูลต่อกันและกัน ตั้ง<mark>แต่ดึก</mark>ดำบรรพ์มาจนทุกวันนี้ สังคมจะเ<mark>รีย</mark>บร้อยก็เพราะมีหลัก ศาส<mark>น</mark>าคอยกำกั<mark>บ ศาสนาจะมือยู่ได้ก็ต้องดูจากพ</mark>ฤติกรรมทางสังคม เพราะศา<mark>ส</mark>นานั้นขึ้นอยู่กับการ ยอ<mark>มรับของมนุษย์ในสังคม หากมนุษย์ยอมรับศาส</mark>นาจึงจะดำรงอยู่<mark>ต่</mark>อไป<mark>ได้ หา</mark>กมนุษย์ไม่ยอมรับ ์ ศาส<mark>น</mark>าก็จะดำรง<mark>อ</mark>ยู่ใม่ใ**ด้ ศาสน<mark>านั้</mark>นไม่จำเป็นว่าจะต้อ**งเหมือนกันทุก<mark>สัง</mark>คม เพรา<mark>ะก</mark>ารที่ศาสนาจะดำรง ื้อยู่ใ<mark>ด้ก็</mark>เพราะควา<mark>มต้องการของ<mark>สังคม เช่น รูปแบบทาง</mark>ศาสนา หลักธ<mark>รร</mark>มหรือปรัช<mark>ญ</mark>าของศาสนา เป็นต้น</mark> เพราะ<mark>การที่ศาสนาจะดำรงอยู่หรือสูญสิ้นไปนั้น</mark> ก็<mark>ขึ้นอยู่ที่ศาสนาเอ</mark>งด้<mark>วย ศาสน</mark>าเป็นนามธรรมจำต้อง อาศัยสัง<mark>คมอยู่ ฉะนั้นการที่จะอยู่หรือจะสูญสิ้นไปจึงขึ้นอยู่กับความต้อ</mark>งการของมนุษย์ผู้เป็นสมาชิก ของสังคม ศา<mark>สนาจะไม่สา</mark>มารถแ<mark>สดงบทบาทได้หากป</mark>ราศจากสังคมมนุษ<mark>ย์ซึ่</mark>งถือว่าเป็นสมาชิกของสังคม ถือว่าเป็นตัวการสำคัญที่จะทำให้ศาสนาเป็นไปต่าง ๆ ได้ จะนั้นมนุษย์จึงเป็นผู้กำหนดชะตาของศาสนา ้ใว้ด้วยในฐานะเป็นแกนกลา<mark>งของสังคม การที่ศาสนาและสั</mark>งคมจะสัมพันธ์กันนั้นขึ้นอยู่กับแกนกลาง ของสังคม คือตัวบุคคลหรือมนุษย์ผู้เป็นสมาชิกของสังคมนั้นเอง ซึ่งทำหน้าที่เป็นตัวเชื่อมโยงให้สังคม และศาสนาสัมพันธ์กัน ดังนั้นศาสนาและสังคมจะสัมพันธ์มากน้อยเพียงไรนั้นจึงขึ้นอยู่กับบุคคลอันถือ เป็นหน่วยหนึ่งทั้งของศาสนาและสังคม

ในแง่ของความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับสังคมนี้ สุธรรม ธีรภัทรธำรง (2537:26 - 27) กล่าวไว้ว่าเมื่อพิจารณาถึงความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับสังคมแล้วเราจะพบความจริงได้ว่า ศาสนา เกิดขึ้นเพราะความต้องการของสังคมนั้นเอง ทั้งนี้เนื่องมาจากสังคมประสบปัญหาทั้งทาง

วัตถุและทางจิตใจ ศาสนาจึงเกิดขึ้นเพื่อทำหน้าที่ในการช่วยแก้ไขและขจัดปัญหาดังกล่าว ศาสนาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในโลกล้วนเป็นการคิดค้นของมนุษย์เพื่อให้กระทำหน้าที่ตอบสนองความต้องการ ของมนุษย์ในสังคม ศาสตาผู้ยิ่งใหญ่ของโลก เช่น พระพุทธเจ้า พระเยซูคริสต์ พระมุฮัมหมัด ต่างเล็ง เห็นถึงความสำคัญและความจำเป็นของศาสนาที่ทำหน้าที่อธิบายความเป็นไปของสภาวะแห่งสรรพสิ่ง

หรือธรรมชาติ ความเป็นไปโดยธรรมชาติของสิ่งทั้งหลายที่เรียกว่า "สัจธรรม" ในขณะเดียวกันผู้ที่ ศึกษาและเข้าใจถึงสัจธรรมที่ศาสนาสอนแล้วย่อมสามารถถือเอาประโยชน์จากความรู้ความเข้าใจซึ่งสัจ ธรรมนั้นมาใช้ในการดำเนินชีวิตโดยปกติสุข และปฏิบัติตนเพื่อประโยชน์ของสังคม

ในแง่ของมนุษย์เอง มนุษย์มีความสัมพันธ์กับศาสนาในรูปของการยึดถือ ปฏิบัติตามคำสอน การปฏิบัติพิธีกรรมทางศาสนา การปฏิบัติตามความเชื่อถือ สิ่งเหล่านี้คือพฤติกรรมของมนุษย์ในสังคม ซึ่งจะก่อให้เกิดวัฒนธรรมในการดำเนินชีวิต สังคมใดถ้าผู้คนนับถือศาสนาใด พฤติกรรมของผู้คนใน สังคมนั้นก็จะแสดงออกให้ปรากฏตามหลักธรรมคำสอน และพิธีกรรมที่เขาปฏิบัติซึ่งกลายเป็น เอกลักษณ์ของสังคมนั้น ๆ ซึ่งพบได้ในกิจกรรมต่าง ๆ ทั้งทางด้านวัฒนธรรม ประเพณี ศิลปะ หรือวรรณคดี เป็นต้น ดังนั้นศาสนาจึงเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตบุคคลอย่างแท้จริง

สำหรับอีเมล เดอร์ไคม์ (Emile Durkheim, 1912; อ้างถึงใน เอนก ทิพล็อชา, 2526:24 -30) นักสังคมวิทยา เห็นว่าศาสนาเป็นระบบความเชื่อและการปฏิบัติที่เกี่ยวข้องกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (The Sacred) ซึ่งเป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์เกิดความรู้สึกเคารพและยำเกรง เขาเห็นว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในศาสนาต่าง ๆ นั้น แท้ที่จริงคือ ขนบธรรมเนียม ค่านิยม หรือบรรทัดฐาน (Norm) ของสังคม ซึ่งถูกทำให้เป็นเรื่องที่ อยู่เหนือสิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตประจำวัน (The Profane) โดยพิธีกรรมทางศาสนา เพื่อให้เป็นที่ยอมรับ นับถือร่วมกันของสมาชิกในสังคมด้วยเหตุนี้การเการพนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ก็คือการเคารพนับถือสังคมนั่นเอง ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่าศาสนาเป็นเครื่องมือควบคุมทางสังคมอย่างหนึ่งที่ช่วยสร้างเสถียรภาพให้แก่สังคมโดยการทำให้มนุษย์ยอมรับในค่านิยม และแบบแผนความประพฤติร่วมกัน ในแง่นี้ศาสนาตามทัศนะ ของเดอร์ใคม์จึงมีหน้าที่ในการสร้างความเป็นปืกแผ่นในสังคม

เดอร์ไคม์ (Emile Durkheim) ถือว่าสิ่งสำคัญคือสังคมต้องผนึกหรือยึดเหนี่ยว (Solidality) ฉะนั้น จึงจำเป็นต้องมีการควบคุมทางสังคม ซึ่งนอกจากกฎหมายข้อบังคับทำหน้าที่ควบคุมเพียงส่วน หนึ่งแล้ว ศาสนาเป็นอีกส่วนหนึ่งที่ได้ปฏิบัติหน้าที่สำคัญ 4 ประการ คือ

- 1) ทำหน้าที่ในการเตรียมและจัดวินัย (Disciplinary and Preparatory function) หน้าที่นี้จะเป็นส่วนที่พิธีกรรมของศาสนาจะหัดให้บุคคลมีระเบียบวินัยด้วยตัวของตัวเอง และเตรียม ตนเพื่อชีวิดในสังคม
- 2) หน้าที่ในการยึดเหนี่ยวหรือผนึกเข้ากับสังคม (Cohesive function) ศาสนาและ พิธีกรรมจะทำหน้าที่ในอันที่จะสร้างความหมายของการที่มนุษย์จำต้องอยู่ร่วมกัน มีอารมณ์และความ รู้สึกทำนองเดียวกัน ตลอดจนแสดงออกในแนวเดียวกัน เป็นการสร้างพลังของการรวมเป็นกลุ่ม
- 3) หน้าที่ในการผนวกและรื้อฟื้น (Revitalizing function) ศาสนาและประเพณีจะทำ หน้าที่สร้างศรัทธา ความยึดมั่นในขนบธรรมเนียมประเพณีในอดีตให้คงอยู่ในปัจจุบัน ซึ่งสิ่งเหล่านั้นจะ เป็นสัญลักษณ์ของความเป็นกลุ่มสังคม ight by Mahidol University

4) หน้าที่ในการสร้างความรู้สึกของคุณค่าและความสุขของการมีชีวิต (Euphoric function) พิธีกรรมทำให้เกิดความสุขในการมีชีวิตร่วมกัน พร้อมทั้งเป็นการลดความกดดันหรือเสร้าโสกในจิตใจ ในกรณีที่กลุ่มสังคมจักต้องประสบภาวะวิกฤติเสมอๆ เช่น การตาย หรือภัยต่างๆ ซึ่งพิธีกรรมทาง สาสนาจะเป็นเครื่องชี้ว่า บุคคลที่ประสบเคราะห์กรรมนั้นมิใช่เป็นผู้เดียวที่ได้รับทุกข์ แต่กลุ่มสังคมก็มี ส่วนร่วมในความทุกข์อันนั้น ตัวอย่างเช่น ประเพณีงานสพซึ่งบรรดาญาติพี่น้อง เพื่อนฝูงของผู้ตายทั้ง หลาย และผู้ที่มีชีวิตอยู่ก็จะมาร่วมในพิธีกรรมต่างๆ เป็นการแสดงถึงการมีส่วนร่วมในทุกข์ มิใช่บุคคล คนเดียวเท่านั้น หรือในพิธีแต่งงานก็จะมีผู้มาแสดงความยินดีช่วยเหลือ สิ่งเหล่านี้ทำให้ผู้เกี่ยวข้อง โดยตรงตระหนักในผลของการเป็นสมาชิกของสังคมนั้น

มาลินอว์สกี (Malinowski) เห็นว่าหน้าที่ของศาสนาก็คือช่วยสนับสนุนกำลังขวัญของ มนุษย์โดยการเสริมสร้างทัศนคติที่มีคุณค่าต่าง ๆ เช่น การขอมรับนับถือประเพณี ความกลมกลินกับ สภาพแวดล้อม ความกล้าหาญ และความมั่นใจในการต่อสู้กับอุปสรรค และในการเผชิญหน้ากับความ ตาย พิธีกรรมทางศาสนามีหน้าที่บางอย่างในการตอบสนองความต้องการทางจิตใจของมนุษย์ในสังคม (เอนก ทิพลือชา, 2526:25)

สำหรับโรเบิร์ต เบลลาห์ (Robert Bellah) และคลิฟฟอร์ดเกียรทส์ (Clifford Geertz) มองว่า ศาสนาคือระบบสัญลักษณ์ โดยเกียรทส์ใต้ให้นิยามศาสนาว่า " ศาสนา คือ ระบบสัญลักษณ์ที่ ให้ความหมายแก่สิ่งรอบดัว มีพลังอำนาจที่สามารถสร้างศรัทธา เร้าอารมณ์ ความรู้สึกของคนโดยการ ให้สัจธรรมเกี่ยวกับชีวิดและอธิบายประสบการณ์ในลักษณะที่สอดคล้องกับอารมณ์ความรู้สึกของคน และเป็นที่ยอมรับกันว่าเป็นจริง" (Geertz, 1966: อ้างถึงใน โสวัตรี ณ ถลาง, 2537:8)

เบลลาห์ (Bellah, 1964:358 - 374) มองว่ามนุษย์ในทุกระดับสังคมต่างพยายาม แสวงหาคำตอบเกี่ยวกับปรากฏการณ์ธรรมชาติ และการให้ความหมายแก่ชีวิต แม้ว่าการให้ความหมาย และการตีความของมนุษย์จะแตกด่างกันก็ตาม เบลลาห์ได้เสนอหลักการวิเคราะห์การให้ความหมาย การตีความ หรือระบบสัญลักษณ์ของศาสนาว่าให้มองที่ความสอดคล้องกันของพิธีกรรมทางศาสนากับ สถาบันทางสังคมอื่น ๆ ว่ามีความสัมพันธ์กันอย่างไร นั่นคือเมื่อสังคมเปลี่ยนแปลงไปก็ย่อมมีอิทธิพล ให้รูปแบบของศาสนา ไม่ว่าจะเป็นด้านสัญลักษณ์ พิธีกรรม กลุ่มทางศาสนา และอิทธิพลที่ศาสนามีต่อ สังคมเปลี่ยนแปลงไปด้วย ซึ่งเบลลาห์ได้เสนอว่ารูปแบบของศาสนาจะเปลี่ยนแปลงไปพร้อม ๆ กับรูป แบบของสังคม โดยเขาได้ให้ความสำคัญกับการวิเคราะห์ในเรื่องของ "สัญลักษณ์ พิธีกรรม กลุ่มหรือ องค์กรทางศาสนา และอิทธิพลของศาสนาที่มีต่อสังคม"

จากแนวคิดเรื่องศาสนากับสังคมนี้สามารถสรุปได้ว่าศาสนากับสังคมต่างมีความเกี่ยวข้อง สัมพันธ์กันโดยมีมนุษย์ซึ่งเป็นสมาชิกของสังคมเป็นแกนกลางที่สำคัญในการเชื่อมโยงความสัมพันธ์ดังกล่าว ในฐานะที่ศาสนาเป็นสถาบันหนึ่งของสังคม เป็นหน่วยหนึ่งในหลาย ๆ หน่วยของสังคม ซึ่งจะต้อง มีหน้าที่ต่อสังคม เพราะศาสนาเกิดขึ้นและดำรงอยู่ได้อย่างต่อเนื่องตลอดมาเพราะการทำหน้าที่สนอง ตอบความต้องการของสังคม ทำให้สังคมมีความเป็นระเบียบเรียบร้อย มีความเป็นปึกแผ่นมั่นคง เป็น สถาบันที่ให้ความหมายแก่ชีวิตและสังคม เป็นโครงความคิดและระบบความเชื่อที่ให้คำอธิบายทุกอย่าง ในความจริงทั้งในส่วนที่เกี่ยวกับธรรมชาติ ความเชื่อ การปฏิบัติ และอุดมคดิในการดำเนินชีวิตตลอด จนการตอบสนองความต้องการที่จะสัมพันธ์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ

ดังนั้น ศาสนาจึงเป็นสิ่งสำคัญจำเป็นสำหรับชีวิตและสังคมมนุษย์ เพราะศาสนาสามารถเข้า ถึงสาระสำคัญในส่วนลึกแห่งชีวิตมนุษย์ไม่เพียงแต่ทางวัตถุหรือทางกายเท่านั้น ยังสามารถเข้าถึงส่วน ลึกแห่งจิดใจมนุษย์ใด้แท้จริง ดังที่พุทธทาสภิกขุ (2521:128) กล่าวไว้ว่า

"ศาสนาเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องมี ถ้ามิฉะนั้นแล้วชีวิตนี้ก็จะเป็นความพ่ายแพ้อยู่
ตลอดเวลา มนุษย์อาจพ่ายแพ้ทั้งวัตถุและจิตใจ ที่ลึกซึ้งขึ้นไปคือความพ่ายแพ้ทางความคิดเห็น หลัก
ศาสนานั้นมิใช่ถือว่าเรามีชีวิตอยู่เพราะอาหารอย่างเดียว เพราะนั่นไม่มีความหมายแห่งความเป็นมนุษย์
ที่ถูกต้อง ธรรมะ คือ ศาสนาทำให้ชีวิตมนุษย์มีความหมายเป็นจริง ความหมายที่แท้จริงของชีวิต คือ
อยู่ที่ความดี ความงาม มนุษย์หากปราศจากธรรมะ (ศาสนา) แล้วก็ไม่ต่างจากสัตว์ ฉะนั้นธรรมะหรือ
ศาสนาจึงจำเป็นสำหรับมนุษย์ที่จะขจัดปัญหาทุกอย่างของมมนุษย์" และราธะกริชนัน (Radhakrishnan,
1974:10-42) ได้ตระหนักถึงความจริงในข้อนี้จึงกล่าวไว้ว่า

"ขณะนี้มนุษย์กำลังแบกภาระแห่งความทุกข์ทรมาน โลกมีแต่ความโสกเสร้า มีความเข้าใจผิดซึ่งกันและกัน มีความขมขึ้นเต็มไปด้วยความทุกข์ทรมาน เกิดความไม่แน่ใจและกลัวกังวลต่ออนาคต ความทุกข์ขมขึ้นในเรื่องเชื้อชาติ ปัญหาเรื่องเสรษฐกิจ การทำสงครามในระดับที่เคยมีมาก่อน ยุคนี้เป็น ยุคของการปฏิวัติซึ่งมีอัตราการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วมาก สาสนาเป็นกฎระเบียบที่ช่วยให้มนุษย์มี ความสำนึกรับผิดชอบ เพื่อต่อสู้กับความชั่วความเลวร้าย เช่น ความโลภ ตัณหา ความเกลียดชัง และ สาสนาเป็นพลังรักษาโลกนี้ไว้ เป็นพลังผูกพันให้เกิดความสมานสามัคคีของสังคมมนุษย์ โดยสาระที่แท้ จริงศาสนาไม่ใช่เรื่องของเทวศาสตร์ แต่เป็นเรื่องของการปฏิบัติและกฎเกณฑ์ที่จะเยียวยาจิตวิญญาณของมนุษย์ที่เหินท่างจากสัจธรรมอันนิรันดร์"

## 2.1.2 ทฤษฎีบทบาท (Role Theory)

ราชบัณฑิตยสถาน (2525:459) ได้ให้ความหมายของบทบาทไว้ว่าหมายถึง "การทำท่าตาม บท, การรำตามบท, โดยปริยายหมายความว่าการทำตามหน้าที่ที่กำหนดไว้ เช่น บทบาทของพ่อแม่ บทบาทของครู" วราคม ที่สุกะ (2527:174 อ้างถึงใน พระมหาประยงค์ อุปเสน, 2539:19) ได้ให้ ความหมายว่า บทบาท คือสิ่งที่เราทำ หรือหน้าที่ที่เราต้องทำ เมื่อเราเป็นอะไรสักอย่างหนึ่ง สิ่งที่เราทำ ต้องมาคู่กับสิ่งที่เราเป็น (สถานภาพ) right by Mahidol University ปพานี ฐิติวัฒนา (2523:67 อ้างถึงใน สุธรรม ธีรภัทรธำรง, 2537:9) ได้กล่าวถึงความ หมายของบทบาทว่า บทบาท หมายถึง การกระทำต่อกันหรือการปะทะสังสรรค์กันทางสังคม (Social Interaction) บทบาทนี้จะต่อเนื่องมาจากการกระทำอย่างมีแบบแผน โดยผ่านการเรียนรู้มาก่อนว่าใน สถานภาพเช่นใดควรจะประพฤติปฏิบัติเช่นใด

พิศวง ธรรมพันทา (2523:3 อ้างถึงใน พระมหาสุภา อุทโท, 2541:8) ให้ความหมายของ บทบาทไว้ว่า บทบาท คือ การปฏิบัติตามสิทธิหน้าที่ของสถานภาพ ดังนั้นบทบาทจึงเป็นลักษณะที่ เปลี่ยนแปลงได้ หรือเป็นแง่พฤติกรรมของสถานภาพ ตัวอย่างเช่น สามีพึงเลี้ยงดูปกป้องคุ้มครองภรรยา ครูพึงสั่งสอนนักเรียน เป็นต้น ซึ่งสอดคล้องกับ กมลรัตน์ หล้าสุวงษ์ (2527:50) ที่กล่าวว่า บทบาท หมายถึงการประพฤติปฏิบัติของบุคคลตามตำแหน่งและสถานภาพในสังคมนั้น ๆ เช่น ครูมีหน้าที่สอน หนังสือตามดำแหน่ง แต่ครูใหญ่มีสถานภาพสูงกว่าครูประจำชั้นต้องรับผิดชอบมากกว่า ผู้ชายมี สถานภาพเป็นบิดา มีหน้าที่อบรมเลี้ยงดูบุตร แต่มีสถานภาพสูงกว่าบุตร บุตรต้องให้ความเคารพ นับถือเชื่อพัง เป็นต้น

จรัล พรหมอยู่ (2526:27 - 28) ได้อธิบายไว้ในลักษณะเคียวกันว่า บทบาท คือ พฤติกรรมที่ปฏิบัติตามสถานภาพ เช่น เป็นครูต้องสอนนักเรียน เป็นตำรวจต้องพิทักษ์สันติราษฎร์ เป็นทหารต้องเป็นรั้วของชาติ เป็นลูกต้องเคารพเชื่อฟังพ่อแม่ ช่วยพ่อแม่ทำงาน อยู่ในโอวาท หรือพูด ได้ว่า บทบาท คือการปฏิบัติตามสิทธิหน้าที่ของสถานภาพ เช่น นายแพทย์มีหน้าที่ป้องกันและรักษาโรค มีสิทธิ์สั่งยา ผ่าดัด สิทธิหน้าที่เป็นสิ่งติดตัวมากับสถานภาพไม่ใช่เรื่องของบุคคลหนึ่งบุคคลใดโดยเฉพาะ

เดิมศักดิ์ สุวรรณประเทศ (2527:86) ให้ความหมายของบทบาทไว้ว่า บทบาท หมายถึง การปฏิบัติตามสิทธิหน้าที่ของสถานภาพมีลักษณะเป็นแง่หนึ่งแห่งการขับเคลื่อนของสถานภาพ(Dynamic aspect) นั่นเอง เช่น เราพูดถึงบทบาทของนางสาวสีดาในสังคม ซึ่งประกอบด้วยบทบาทย่อยต่าง ๆ มากมาย เช่น บทบาทครู บทบาทพี่สาว บทบาทผู้เสียภาษี บทบาทนักกีฬาทีมชาติ บทบาทนายกสมาคมผู้ บำเพ็ญประโยชน์ เป็นต้น

ส่วน โคเฮน (Bruce J.cohen, 1979:36 อ้างถึงใน พระมหาประยงค์ อุปเสน, 2539:19) ได้ให้คำอธิบายเกี่ยวกับบทบาทไว้ว่า การที่สังคมได้กำหนดเฉพาะเจาะจงให้เราปฏิบัติหน้าที่ตาม บทบาทใดบทบาทหนึ่งนั้น เรียกว่าเป็นบทบาทที่ถูกกำหนด (Prescribed Role) ถึงแม้ว่าบุคคลบาง คนจะไม่ได้ประพฤติปฏิบัติ ตามบทบาทที่คาดหวังโดยผู้อื่นก็คงยอมรับว่า จะต้องปฏิบัติไปตามบทบาท ที่สังคมกำหนดให้ ส่วนบทบาทที่ปฏิบัติจริง (Enacted Role) เป็นวิธีการที่บุคคลได้แสดงหรือปฏิบัติ ออกมาจริงตามตำแหน่งของเขา ความไม่ตรงกันของบทบาทที่ถูกกำหนดกับบทบาทที่ปฏิบัติจริงหรือ เป็นจริงนั้น โคเฮน อธิบายว่าอาจมีสาเหตุมาจาก

1) บุคคลขาดความเข้าใจในส่วนของบทบาทที่ต้องการ (Lack of understanding)

Value of University

- 2) ความไม่เห็นด้วย (Can not to Conform) หรือไม่ลงรอยกับบทบาทที่ถูกกำหนด
- 3) บุคคลไม่มีความสามารถ (Inability) ที่จะแสดงบทบาทนั้นได้อย่างมีประสิทธิภาพ สำหรับลินตัน (Ralph Linton) ได้ให้แนวความคิดเกี่ยวกับบทบาทไว้ว่าการที่บุคคลจะ สามารถปฏิบัติหน้าที่ตามบทบาทที่ถูกกำหนดไว้ได้ดีหรือไม่นั้น ย่อมขึ้นอยู่กับองค์ประกอบ 3 ประการ ดังนี้
  - 1) ลักษณะเฉพาะของสังคมหรือชุมชน
  - 2) วัฒนธรรม ประเพณี และความปรารถนาของสังคมที่เกี่ยวข้อง
- 3) บุคถิกภาพและความจำเป็นของเจ้าของบทบาท องค์ประกอบทั้งสามประการดังกล่าวนี้จะเป็นตัวกำหนดให้บุคคลแสดงบทบาทตามนัยสิทธิหน้าที่ ตามสถานภาพของตน ซึ่งอัลพอร์ต (Allport) ได้ให้แนวความคิดเกี่ยวกับการแสดงบทบาทของบุคคล ว่าขึ้นอยู่กับปัจจัย 4 อย่างดังต่อไปนี้
- 1) ความคาดหวังในบทบาท (Role Expectation) เป็นบทบาทตามความคาดหวังของผู้อื่น หรือเป็นบทบาทที่สถาบันองค์การหรือกลุ่มสังคมคาดหวังให้บุคคลปฏิบัติตามสิทธิหน้าที่ที่บุคคลนั้นครอง ตำแหน่งอยู่
- 2) การรับรู้บทบาท (Role-Conception) เป็นการรับรู้ในบทบาทของตนว่าควรจะมี บทบาทอย่างไรและสามารถจะมองเห็นบทบาทของตนเองได้ตามการรับรู้นั้น (Perceived Role) ซึ่ง เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับความต้องการของบุคคลนั้นเอง (His needs) ทั้งนี้การรับรู้ในบทบาทและความ ต้องการของบุคคล ย่อมขึ้นอยู่กับลักษณะพื้นฐานส่วนบุคคล ตลอดจนเป้าหมายในชีวิตและค่านิยม ของบุคคลที่สวมบทบาทนั้น
- 3) การยอมรับบทบาทของบุคคล (Role Acceptance) ซึ่งเกิดขึ้นได้ เมื่อมีความ สอดคล้องกันของบทบาทตามความคาดหวังของสังคมและบทบาทที่ตนเองรับรู้อยู่ การยอมรับบทบาท นี้เป็นเรื่องเกี่ยวข้องกับความเข้าใจในบทบาทและการสื่อสารระหว่างสังคมและบุคคลนั้น ทั้งนี้เพราะว่า บุคคลไม่ได้เป็นที่ยอมรับบทบาทเสมอไป แม้ว่าจะได้รับการคัดเลือกหรือถูกแรงผลักดันจากสังคมให้รับ ดำแหน่งและมีบทบาทหน้าที่ปฏิบัติก็ตาม เพราะถ้าหากว่าบทบาทที่ได้รับนั้นทำให้ได้รับผลเสียหายหรือ เสียผลประโยชน์โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ถ้าขัดแย้งกับความต้องการหรือค่านิยมของบุคคลนั้น ผู้ครอง ดำแหน่งอยู่ก็จะพยายามหลีกเลี่ยงบทบาทนั้นไม่ยอมรับบทบาทนั้น ๆ
- 4) การปฏิบัติตามหน้าที่ของบุคคล (Role Performance) เป็นบทบาทที่เจ้าของ สถานภาพแสดงจริง (Actual Role) ซึ่งอาจจะเป็นการแสดงบทบาทที่สังคมคาดหวังหรือเป็นการ แสดงบทบาทตามการรับรู้และตามความคาดหวังของตนเอง การที่บุคคลจะปฏิบัติตามบทบาทหน้าที่ได้ ดีเพียงใดนั้นก็ขึ้นอยู่กับระดับการยอมรับบทบาทนั้น ๆ ของบุคคลที่ครองตำแหน่งอยู่ซึ่งเนื่องมาจาก

ความสอดคล้องกันของบทบาทตามความคาดหวังของสังคมและการรับรู้บทบาทของดน (จินดา พูนเกษม, 2527:6-7)

ส่วนบรูม และเซลซนิค (Leonard Broom and Philip Selznick, 1973:36) อธิบายว่า บทบาท คือ พฤติกรรมที่เกี่ยวข้องกับสถานภาพ หรือตำแหน่งในสังคมซึ่งประกอบด้วยลักษณะ ต่างๆ 3 ประการ คือ

- 1) บทบาทในอุดมคติ หรือสิ่งที่สังคมกำหนดไว้ (The Sociality Prescribed Ideal Role) เป็นบทบาทในอุดมคติของสังคมที่มีการกำหนดสิทธิหน้าที่ตามตำแหน่งทางสังคมไว้
- 2) บทบาทที่ควรกระทำ (The Perceived Role) เป็นบทบาทที่แต่ละบุคคลเห็นว่าควร กระทำตา<mark>มตำแหน่งที่ได้รับ ซึ่งอาจไม่เหมือนกับบทบาทในอุดม</mark>คติ <mark>และอาจจะแ</mark>ตกต่างกันในแต่ละบุคคล
- 3) บทบาทที่กระทำจริง (The Actual Role) เป็นบทบาทที่บุคคลได้กระทำจริง ซึ่งจะ ขึ้นอยู่กับความคิด ความเชื่อ ความคาดหวัง การรับรู้และการยอมรับของแต่ละบุคคล ตลอดจนความกดดัน และโอกาสที่จะกระทำในแต่ละสังคมในช่วงระยะเวลาหนึ่ง ๆ รวมถึงบุคลิกภาพและประสบการณ์ของ แต่ละบุคคลด้วย

สำรา<mark>ญ ตันเรื่องศรี (2530:16) ได้สรุปถึงลักษณะของบทบา</mark>ทไว้ 3 ปร<mark>ะ</mark>การเช่นกันเดียวกัน คือ

- 1) บทบาทที่กำหนดไว้หรือบทบาทตามอุดมคติ เป็นบทบาทที่มีการกำหนดสิทธิและหน้าที่ ของตำแหน่งทางสังคมไว้
- 2) บทบาทที่คาดหวัง เป็นบทบาทที่ต้องแสดงความคาดหวัง ในขณะเดียวกัน เจ้าของ สถานภาพนั้นก็สามารถที่จะรู้ว่าตนเองมีบทบาทอย่างไร และสามารถที่จะคาดหวังตัวเองว่าควรจะ แสดงพฤติกรรมอย่างไร ทั้งนี้เพื่อให้เกิดความเหมาะสมที่สังคมคาดหวังและตนเองคาดหวัง
- 3) บทบาทที่เป็นจริง เป็นบทบาทที่เจ้าของสถานภาพแสดงจริง ซึ่งอาจเป็นบทบาทตามที่ สังคมคาดหวัง หรือเป็นบทบาทที่ตนเองคาดหวัง หรืออาจจะไม่เป็นบทบาทตามที่สังคมคาดหวังและ ตนเองคาดหวัง

ไพบูลย์ ช่างเรียน (2516:50 อ้างถึงใน สุธรรม ธีรภัทรธำรง, 2537:10 - 11) ได้ให้ แนวคิดเกี่ยวกับบทบาทไว้สรุปได้ว่า บทบาทมีประจำอยู่ในทุกสถานภาพของสังคม ในการกำหนดบทบาท วัฒนธรรม และขนบธรรมเนียมประเพณีในสังคมเป็นสิ่งสำคัญอย่างหนึ่ง และบทบาทจริงที่บุคคล แสดงนั้นไม่แน่นอนเสมอไปว่าจะเหมือนกับบทบาทที่ควรจะเป็นตามปทัสฐานของสังคม เพราะ บทบาทที่บุคคลแสดงจริงๆ นั้นเป็นผลแห่งปฏิกิริยาแห่งบุคลิกของบุคคลที่ครองสถานภาพรวมกับ บุคลิกภาพของบุคคลอื่นที่มาร่วมในพฤติกรรมและเครื่องกระตุ้นต่างๆ ที่มีอยู่ในเวลาและสถานที่ที่เกิด การแสดงบทบาท Copyright by Mahidol University

ดำรง ฐานดี (2520:159) ได้แสดงแนวคิดเกี่ยวบทบาทไว้ว่า มนุษย์จะแสดงบทบาทตาม ความคิดเห็น หรือความรู้สึก ทัศนคติที่ได้รับมาจากการคาดหวังทางสังคมตามสถานภาพของบุคคลนั้น ๆ กล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ บทบาทเป็นผลมาจากปัจจัยทางจิตวิทยา ได้แก่ ความคิดเห็น ความรู้สึก และ ปัจจัยทางสังคม ได้แก่ สถานภาพของบุคคลที่ประกอบด้วยการคาดหวังต่าง ๆ จากสังคมให้บุคคลที่ ครองสถานภาพนั้น ๆ ปฏิบัติตามความคิด

จากการให้ความหมายและแนวคิดเกี่ยวกับบทบาทข้างดันนั้น อาจสรุปได้ว่า บทบาท คือ พฤติกรรมหรือการกระทำ การประพฤติปฏิบัติที่แสดงออกตามสิทธิหน้าที่ ฐานะหรือตำแหน่งและ สถานภาพทางสังคมของบุคคล ที่ตนดำรงอยู่ในขณะนั้น ๆ ซึ่งอาจเป็นไปตามความคิด ความรับรู้ อุดมคติ และความคาดหวังของตนเองและสังคม

### 2.1.3 ทฤษฎีหน้าที่นิยม (Functionalism)

ทฤษฎีหน้าที่นิยมมีพื้นฐานมาจากแนวความคิดทางมานุษยวิทยา ที่เน้นการทำวิจัยภาคสนาม และการเก็บบันทึกข้อมูลทางสังคมวัฒนธรรมอย่างละเอียดถี่ถ้วน โดยมีจุดเน้นอยู่ที่การให้ความสนใจ ต่อสังคมวัฒนธรรมในลักษณะที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน นักมานุษยวิทยาที่ได้ชื่อว่าเป็นผู้ให้กำเนิดทฤษฎี หน้าที่นิยมมีอยู่ 2 คน คือ แรดคลิฟฟ์-บราวน์ (A.R.Radcliffe-Brown) และบรอนิสลอ มาลินอสกี (Bronisław Malinowski)

ทฤษฎีหน้าที่นิยมของแรดคลิฟฟ์-บราวน์ (A.R.Radcliffe-Brown) เป็นการมองสังคม โดยเปรียบกับสิ่งมีชีวิต (Organism) เช่น ร่างกายของคนเราประกอบด้วยระบบการทำงานของอวัยวะ ด่าง ๆ ซึ่งแต่ละระบบก็มี "โครงสร้าง" และ "หน้าที่" ของตัวเอง ทุก ๆ ระบบภายในร่างกายจะทำ หน้าที่อย่างสม่ำเสมอเพื่อให้ร่างกายมีชีวิตอย่างปกติสุข หากระบบใดหยุดทำหน้าที่ก็จะทำให้เกิดอาการ ผิดปกติของร่างกาย สังคมก็เช่นกันประกอบไปด้วยระบบต่าง ๆ เช่น ระบบครอบครัว เศรษฐกิจ ศาสนา เป็นต้น ซึ่งแต่ละระบบจะมีโครงสร้างและหน้าที่เฉพาะของตน และแต่ละระบบจะทำหน้าที่เพื่อให้ สังคมดำเนินไปอย่างราบรื่น นั่นคือระบบต่าง ๆ ของสังคมจะทำงานอย่างใกล้ชิดเพื่อรักษาความสมดุล (Equilibrium) ของสังคมเอาไว้

แรดคลิฟฟ์-บราวน์ เสนอว่าเราสามารถศึกษาโครงสร้างของสังคมหรือความสัมพันธ์ของ คนในสังคมโดยดูจากหน้าที่ของพฤติกรรมต่างๆ ว่ามีส่วนช่วยในการสร้างความเป็นปึกแผ่น และรักษา ความสมดุลของสังคมได้อย่างไรบ้าง เช่น เขาอธิบายพิธีกรรม ความเชื่อ และเทพนิยาย ต่างๆ ซึ่งเป็น ส่วนหนึ่งของระบบศาสนาว่ามีหน้าที่ในการเสริมสร้างความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของคนในสังคม พิธีกรรมช่วยเสริมสร้าง "อารมณ์ร่วม" (Collective emotions) และช่วยควบคุมความประพฤติของ สมาชิกสังคมให้อยู่ในกรอบของจารีตประเพณี (ยศ สันตสมบัติ, 2540:28 - 29)

โดยสรุปแล้วแนวความคิดของแรดคลิฟฟ์-บราวน์ ตามทฤษฎีนี้เป็นการมองสังคมว่าเปรียบ เหมือนอินทรีย์ซึ่งมีชีวิต มีการเจริญเติบโต อาพาธ เจ็บป่วยได้ เยี่ยวยารักษาได้ เมื่อหายแล้วก็จะก้าว เดินต่อไปได้ร่างกายของมนุษย์มีอวัยวะเป็นส่วนประกอบเพื่อการดำรงอยู่สังคมมีโครงสร้างเพื่อการดำรงตน ทั้งอวัยวะของคนและโครงสร้างของสังคมต่างทำหน้าที่ประสานสัมพันธ์กันเพื่อผดุงร่างกายและสังคม หากโครงสร้างสังคมเกิดความขัดแย้งกันอันเนื่องมาจากการทำหน้าที่ไม่สอดคล้องกัน จะทำให้สังคม เกิดความชะงักงัน พัฒนาไปได้ช้า ต้องหาทางปรับเปลี่ยนแก้ใจ สังคมจึงสามารถพัฒนาจากรูปแบบ หนึ่งไปสู่รูปแบบหนึ่งได้ ดังนั้นการศึกษาตามแนวทัศนะของแรด คลิฟฟ์-บราวน์ ก็คือการค้นหาและ อธิบายว่าระบบต่าง ๆ ของสังคมมีโครงสร้างและหน้าที่อย่างไร แต่ละระบบมีความสัมพันธ์กันอย่างไร ซึ่งความสัมพันธ์ระหว่างระบบต่าง ๆ ของสังคมก็คือโครงสร้างสังคม (Social Structure) นั่นเอง

แรดคลิฟฟ์-บราวน์ ได้นำเอามโนทัศน์เรื่อง "หน้าที่" (Functions) มาใช้ผสมกับมโนทัศน์ เรื่อง "โครงสร้างสังคม" ดังนั้นในบางครั้งแนวความคิดของเขาจึงได้รับการขนานนามว่า "โครงสร้าง หน้าที่นิยม" (Structural Functionalism)

สำหรับบรอนิสลอ มาลินอว์สกี้ (Bronislaw Malinowski) นักมานุษยวิทยาชาวโปแลนด์ มีความเชื่อพื้นฐานว่ามนุษย์ในทุกสังคมวัฒนธรรมย่อมมีความต้องการพื้นฐานทางร่างกายและจิตใจ นั่นคือเขามองว่าพฤติกรรมใด ๆก็ตามที่มนุษย์คิดขึ้นมาประพฤติปฏิบัติกันจนเป็นกระบวนการและสถาบัน ล้วนแล้วแต่มีหน้าที่ตอบสนองความจำเป็นพื้นฐานอย่างใดอย่างหนึ่งของมนุษย์ทั้งสิ้น มันมีหน้าที่ใน สังคมเสมอ สมาชิกในสังคมจึงนิยมประพฤติปฏิบัติกัน จึงกล่าวได้ว่าพฤติกรรมทุกประเภททุกชนิด ของมนุษย์ล้วนมีเหตุผลทั้งสิ้น วัฒนธรรมเกิดมาจากความจำเป็นพื้นฐานของมนุษย์ทั้งสิ้น ดังนั้น วัฒนธรรมเกิดมาจากความจำเป็นพื้นฐานของมนุษย์ทั้งสิ้น ดังนั้น ขัฒนธรรมจึงมีหน้าที่ของมันและหน้าที่หลักของวัฒนธรรมก็คือการตอบสนองต่อความต้องการจำเป็น พื้นฐานของมนุษย์ วัฒนธรรมตามทัศนะของเขาจึงเปรียบเสมือนเครื่องมือในการตอบสนองความ ต้องการพื้นฐานของชีวิต ซึ่งเขาได้แบ่งความต้องการ (Needs) ของมนุษย์ออกเป็น 3 ประเภท ดังนี้

- 1) ความต้องการพื้นฐานทางด้านร่างกายและจิดใจ (Basic biological and psychological Needs) เช่น ความต้องการแสวงหาอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค การพักผ่อนหลับนอน และการสืบพันธุ์ เป็นด้น
- 2) ความต้องการทางด้านสังคม อันเป็นการตอบสนองร่วมกันของสมาชิกในสังคม (Instrumental Needs) เพื่อตอบสนองความต้องการพื้นฐานทางร่างกายและจิตใจ เช่น การทำงานร่วมกัน ของสมาชิกในสังคมก่อให้เกิดการจัดตั้งองค์กรและสถาบันทางสังคมด่าง ๆ เช่น สถาบันครอบครัว เครือญาติ และสถาบันทางเสรษฐกิจ เป็นต้น
- 3) ความต้องการเชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Needs) เป็นความด้องการจำเป็นของมนุษย์ เพื่อสร้างความมั่นคง และความรู้สึกปลอดภัย ซึ่งระบบสังคมที่สนองความต้องการด้านนี้ ได้แก่ ความรู้

วิทยาศาสตร์ ศาสนา ใสยศาสตร์ กฎหมาย เวทมนตร์คาถา และพิธีกรรมต่างๆ เป็นต้น ระบบต่างๆ เหล่านี้โดยเฉพาะอย่างยิ่งศาสนาและพิธีกรรมต่างๆ นั้นนอกจากจะสร้างความรู้สึกมั่นคง ปลอดภัย และความเข้าใจปรากฏการณ์บางอย่างที่วิทยาศาสตร์ใม่สามารถอธิบายได้แล้วยังทำหน้าที่เสริมสร้าง ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันและความร่วมมือกันระหว่างสมาชิกในสังคมนั้นๆ ด้วย (ยศ สันตสมบัติ, 2540:30 - 32)

## 2.2 วรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง

เนื่องจากผู้ศึกษาได้ทำการศึกษาถึงบทบาทวัดกับชุมชนเมืองจึงได้ทบทวนวรรณกรรมต่าง ๆ ใน ส่วนที่เกี่ยวข้องกับเรื่องที่ศึกษา ดังนั้นเพื่อเป็นพื้นฐานในการศึกษาวิเคราะห์และทำความเข้าใจในเรื่อง ดังกล่าว จะได้กล่าวถึงหลักการอันเป็นสาระที่ควรทำความเข้าใจเป็นเบื้องต้นเกี่ยวกับวัดในพระพุทธ ศาสนาและชุมชนเมืองตามลำดับ ดังนี้

### 2.2.1 ความหมายขอ<mark>งวัด</mark>

วัดถือว่าเป็นองค์ประกอบที่สำคัญประการหนึ่งของสถาบันสงฆ์และพุทธศาสนา ตามปกติเป็น ที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสงฆ์ผู้ประพฤติพรหมจรรย์ เพื่อเข้าถึงทิฏฐธรรมสุขวิหารธรรม จึงเรียกว่า "วิหาร" เป็นสถานที่มีความสงบสงัด ร่มรื่น ร่มเย็นทั้งกายและใจ เหมาะแก่การบำเพ็ญสมณธรรมให้ก้าวหน้า จึงเรียกว่า "อาราม" ส่วนคนไทยเรียกสถานที่อยู่ของนักบวชหรือผู้บำเพ็ญพรหมจรรย์เช่นนั้นว่า "วัด" เพราะสถานที่ดังกล่าวใช้เป็นที่วัดภูมิธรรมภูมิปัญญาของศาสนิกชนผู้มาวัดว่าสามารถประพฤติปฏิบัติ ตามธรรมวินัยของพระพุทธเจ้าได้มากน้อยแค่ใหน โดยนัยนี้วัดจึงหมายถึงสถานที่สำหรับพัดให้เย็น หรือทำให้ท่างใกลออกไป กล่าวคือพัดให้ความเร่าร้อนที่เกิดจากกิเลสคือราคัคคิ โทสัคคิ และโมหัคคิ อันได้แก้ไฟคือราคะ โทสะ และโมหะ ให้หมดไปหรือห่างไกลออกไปจากจิตใจ ก่อให้เกิดความสงบเย็น ขึ้นในจิดใจ ดังที่คนึงนิตย์ จันทบุตร (2532:2) กล่าวไว้ว่า วัดเกิดขึ้นเพราะมีผู้บรรลุธรรม ผู้เข้าใจ ธรรมชาติและชีวิต มีความเลื่อมใสในพระพุทธเจ้าผู้มีพระมหากรุณาธิคุณ พระบริสุทธิคุณ พระปัญญาคุณ มุ่งทำประโยชน์เพื่อความสุขของมหาชนในสังคม วัดจึงเป็นสัญลักษณ์ของความสงบ ร่มเย็น ความสะอาด ร่มรื่นทั้งกาย วาจา ใจ เพราะเป็นที่พำนักของผู้มีบาปกรรมอันสงบระงับแล้ว เรียกว่า "สมณะ" เป็นที่อยู่ของผู้เห็นภัยในวัฏภูะและบัญหาที่เป็นภัยต่อสังคมที่เรียกว่า "ภิกษุ" เป็นผู้ละเว้นห่างไกล จากความชั่วทุกรูปแบบ ที่เรียกว่า "บรรพชิต"

คำว่า วัด เป็นคำที่คุ้นหูและรู้จักกันดีในหมู่คนไทย เพราะวัดเป็นสถาบันที่สำคัญในการ สืบทอดอุดมการณ์ทางพุทธศาสนาไปสู่สังคมและชุมชนไทยตั้งแต่อดีตจวบจนปัจจุบัน วิถีชีวิต Copyright by Mahidol University วัฒนธรรมของสังคมและชุมชนใทยได้ผูกติดอยู่กับหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาอย่างแน่นแฟ้นมา เป็นเวลายาวนาน โดยที่วัดเป็นศูนย์กลางและเป็นสัญลักษณ์แห่งความเจริญหรือความมีอารยธรรมอัน สูงส่งของสังคม ดังนั้นวัดจึงเป็นคำที่มีความหมายและความสำคัญที่ผูกพันอย่างลึกซึ้งอยู่ในวิถีชีวิต และจิตวิญญาณของชนชาติไทย ดังจะเห็นได้จากเมื่อมีชุมชน หมู่บ้าน เกิดขึ้นชาวไทยมักจะสร้างวัด ขึ้นด้วยเสมอ โดยนัยนี้อาจกล่าวได้ว่าวัดเป็นสถาบันอุดมการณ์อันชอบธรรมและทรงพลังของชุมชนใน อันที่จะเชื่อมโยงผู้คนให้มีความรัก ความผูกพัน ความสามัคคี เป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน มีความเสียสละ เพื่อส่วนรวม มีความเมตตาต่อกัน รวมทั้งเชื่อมประสานสรัทธาหรือความเชื่อตลอดจนอุดมคติในโลกนี้ และโลกหน้าของผู้คนในสังคมชุมชนให้เป็นไปในแนวทางเดียวกันได้อย่างเป็นเอกภาพ อันเป็นการ ควบคุมและจัดระเบียบสังคมให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อยอีกประการหนึ่ง

วัดจึงถือเป็นสถาบันหลักที่สำคัญประการหนึ่งของพุทธศาสนาที่มีต่อชุมชนและสังคมไทย เพราะวัดเป็นสูนย์กลางทางสังคมของชุมชน เป็นเครื่องแสดงการมีชุมชนหมู่บ้านเกิดขึ้น เป็น สัญลักษณ์แห่งความภาคภูมิใจของชุมชน เป็นสูนย์กลางกิจกรรม เป็นที่รวมจิตใจของประชาชน เป็น สูนย์กลางที่นำประชาชนให้เข้าถึงปรัชญาแห่งการดำรงชีวิตอันประเสริฐ ตลอดจนเป็นบ่อเกิดของศิลป วัฒนธรรม ประเพณี และนันทนาการต่างๆ มากมาย

โดยทั่วไปเมื่อกล่าวถึงวัด คนทั่วไปมักจะมองไปที่ถาวรวัตถุหรือศาสน<sup>ว</sup>ัตถุภายในวัดและมี ความเข้าใจกันเพียงว่าวัดเป็นที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสงฆ์ อันเป็นความหมายที่ธรรมดาสามัญ เป็นการมองแบบผิวเผิน หากมองให้ลึกซึ้งจะพบว่ามีปัจจัยที่เป็นองค์ประกอบและสัมพันธ์กับวัดทั้งใน ส่วนรูปธรรมและนามธรรมซึ่งเป็นส่วนที่ช่วยทำให้เกิดเป็นวัดที่สมบูรณ์อยู่อีกจำนวนมาก

อย่างไรก็ตามคำว่า วัด นั้นในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน (2525:758) ได้ให้ความ หมายไว้ว่า วัด คือสถานที่ทางศาสนา โดยปรกติมีโบสถ์ วิหาร และที่อยู่ของสงฆ์หรือนักบวชเป็นต้น ส่วนมาณพ พลไพรินทร์ (2527:319) ได้ให้ความหมายของวัดที่สอดคล้องกับราชบัณฑิตไว้ว่า วัด คือ สถานที่ทางศาสนา ตามปกติแล้วจะมีเสนาสนะและอาคารถาวรวัตถุต่างๆ เป็นที่พำนักอยู่อาศัยศึกษา ปฏิบัติธรรมวินัย และประกอบศาสนกิจของพระภิกษุสงฆ์ ตลอดจนเป็นที่บำเพ็ญกุศลด่างๆ ของพุทธ บริษัทโดยทั่วไป ทั้งยังเป็นศูนย์กลางบริการทางการศึกษาและทางสังคมอีกด้วย

นอกจากนี้คำว่า วัด ยังมีที่ใช้อยู่เดิมในภาษาบาลีอีก 3 คำ คือ

1) อาราม โดยพยัญชนะแปลว่า "เป็นที่มารื่นรมย์" โดยอรรถแปลว่า "สวน" เพราะใน สมัยพุทธกาลนั้นพุทธศาสนิกชนนิยมถวายสวนให้เป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้าและพระสงฆ์ เช่น เวพุวนาราม เป็นสวนที่พระเจ้าพิมพิสารถวายให้เป็นที่ประทับแก่พระพุทธเจ้าและพระภิกษุสงฆ์ หรือ เชตวนารามอันเป็นสวนที่อนาถบิณฑิกเศรษฐีถวายแก่พระพุทธเจ้าและพระภิกษุสงฆ์เพื่อเป็นที่ประทับ แก่พระพุทธเจ้าและพระภิกษุสงฆ์เพื่อเป็นที่ประทับ แก่พระพุทธเจ้าและพระภิกษุสงฆ์สาวก เป็นค้น คำว่า อาราม นี้ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน แก่พระพุทธเจ้าและพระภิกษุสงฆ์สาวก เป็นค้น คำว่า อาราม นี้ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน

(2525:944) ได้ให้ความหมายไว้ว่า "วัด, ความยินดี, ความรื่นรมย์, ความเพลิดเพลิน, ที่สำราญ, สวนเป็นที่รื่นรมย์" ดังนั้น อารามในสมัยพุทธกาลจึงหมายถึงวัดที่มีลักษณะเป็นสวนป่าที่สงบ ร่มรื่น น่าชื่นชมยินดี เป็นที่สบายแก่ผู้ที่อยู่อาศัยและผู้มาเยี่ยมเยือน

- 2) อาวาส โดยพยัญชนะแปลว่า "ที่อยู่" ซึ่งเป็นความหมายที่กว้าง แต่ถ้าจะจำกัด ขอบเขตให้แคบลงว่า หมายถึงวัด ก็ต้องมี ภิกุขุ ศัพท์ เป็นคำจำกัดความข้างหน้าว่า ภิกุขุนมาวาโส แปลว่า ที่อยู่ของพระภิกษุสงฆ์คือวัด โดยอรรถในอภิธานัปปที่ปิกาท่านแปลว่า เรือน เป็นไวพจน์ของคำว่า ฆร เป็นต้น คำว่า อาวาส นี้ ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน (2525:944) ได้ให้ความหมายไว้ว่า "วัด, ผู้ครอบครอง, เช่น ฆราวาส (ฆร + อาวาส) คือ ผู้ครอบครองเรือนหรือผู้อยู่ครองเรือนำ ดังนั้น อาวาส ในสมัยพุทธกาลจึงหมายถึงวัด ซึ่งเป็นคำเรียกขานที่มุ่งเอาการเป็นสถานที่อยู่อาศัยของพระ ภิกษุสงฆ์เป็นหลัก
- 3) วิหาร โดยพยัญชนะก็แปลว่าที่อยู่คล้ายกับอาวาส แต่ตามพระวินัย เช่น ในมหัลลก สิกขาบทที่ 7 แห่งสังฆาทิเสสและในอนุศาสน์ ท่านหมายเอาสิ่งปลูกสร้างเป็นหลังและสังเกตในที่ ทั่วไปดูเหมือนเป็นสิ่งก่อสร้างด้วยอิฐ ปูน คือ เป็นพวกดึก แต่เพราะวิหารนั้นสร้างไว้ในที่อยู่ของพระ ภิกษุทั้งหลาย จึงพลอยเรียกสถานที่บริเวณนั้นว่า วิหาร ซึ่งเท่ากับคำว่าวัดในภาษาไทยนั่นเอง คำว่า วิหาร นี้ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน (2525:772) ได้ให้ความหมายไว้ว่า "วัด, ที่อยู่ของพระสงฆ์, ที่ประดิษฐานพระพุทธรูปคู่กับโบสถ์" ดังนั้นคำว่า วิหาร ในสมัยพุทธกาลจึงหมายถึงวัดที่มีสิ่งก่อสร้าง สำหรับเป็นที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสงฆ์ เช่น วัดเชตวัน และวัดบุพพาราม เป็นด้น !

นอกจากคำทั้งสามนี้แล้วยังมีอีกคำหนึ่งที่มีความหมายค่อนข้างจะเป็นนามธรรมและอาจหมาย ถึงวัดในภาษาไทยได้ คือ คำว่า วดุต ในภาษาบาลี และคำว่า วุฤตุต ในภาษาสันสกฤต ซึ่งหมายถึงข้อ ปฏิบัติ พรต กิจวัตร ธรรมเนียม หน้าที่ ความประพฤติ กิจพึงกระทำ การจำศีล การสมาทานหรือ ประพฤติตามลัทธิศาสนา ดังที่คนเฒ่าคนแก่บอกว่าการไปวัดก็เพื่อเป็นการวัดจิดใจหรือเพื่อตรวจสอบ ข้อวัตรปฏิบัติของตนว่าถูกต้องหรือไม่ มีความบกพร่องหรือเป็นไปด้วยดีอย่างไร ตนเองมีความสงบ เย็นกายเย็นใจลงมากน้อยแค่ใหนเพียงไร เป็นต้น นอกจากในด้านความหมายของคำแล้วเหตุผลอีก ประการหนึ่งคือคำว่า วัด ในภาษาไทยมีเสียงพ้องกับคำว่า วตุต และ วุฤตุต (วัตร) ในภาษาบาลี สัน สกฤต ถ้าเขียนตามเสียงภาษาไทยด้วยอักขรวิธีภาษาไทยเป็น "วัต" ดังนั้นวัดจึงอาจเป็นคำที่กร่อนมา จาก วตุต หรือ วุฤตุต ก็ได้เพราะมีเสียงตรงกัน จากความหมายและเหตุผลดังกล่าวจึงสันนิษฐานได้ว่า คำว่า วัด เป็นคำที่ใช้เรียกข้อวัตรปฏิบัติ หรือศีลพรตของ นักบวชซึ่งเป็นความหมายดั้งเดิมตามที่มา ของรากศัพท์ และพลอยเป็นคำที่ใช้เรียกสถานที่อยู่อาศัยของบรรพชิตหรือนักบวชผู้บำเพ็ญข้อวัตร ปฏิบัติหรือศีลพรตเช่นนั้นด้วย

<sup>1</sup> ดู สมเด็จพระธีรญาณมุนี, "คุณวัด" วารสารใบลาน ปีที่ 5 (เม.ย.-พ.ค.2528), หน้า 10.

คำว่า วัด จึงมีความหมายที่ลึกซึ้งมีใช่เป็นเพียงที่อยู่อาศัยของพระสงฆ์เท่านั้น แต่หมาย รวมถึงองค์ประกอบทั้งหมดทั้งในแง่รูปธรรมและนามธรรมที่ประกอบกันขึ้นเป็นวัด รวมทั้งระบบความ สัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบภายในวัดเองและความสัมพันธ์ที่วัดมีต่อชุมชนและสังคมนั้น ๆ ด้วย การ ศึกษาวิจัยถึงวัดในแง่นี้จะทำให้มองเห็นองค์ประกอบของวัดและเข้าใจในระบบความสัมพันธ์ระหว่าง องค์ประกอบภายในวัดและระหว่างวัดกับชุมชนได้อย่างชัดเจน อันจะนำไปสู่ความรู้ ความเข้าใจใน ปัจจยาการแห่งความหมาย ความมุ่งหมาย และบทบาทของวัดได้อย่างเป็นรูปธรรมที่ชัดเจน ทำให้ ภาพพจน์ของวัดในสายตาของคนทั่วไปเป็นไปในทิศทางที่ถูกต้องและเป็นประโยชน์ในอันที่จะพัฒนา ส่งเสริมให้วัดเป็นสถาบันที่อำนวยประโยชน์ต่อสังคม ชุมชนทั้งในด้านรูปธรรมและนามธรรมสมกับ เจตนารมณ์แห่งการก่อเกิดวัดตามกรอบแห่งพระธรรมวินัยและลักษณะแห่งสังคมได้อย่างแท้จริง

### 2.2.2 ฐานะและความสำคัญของวัดต่อชุมชน

นับตั<mark>้งแต่ประเทศไทยได้ยอมรับนับถือพุทธศาสนาเข้ามาประดิษฐานไว้ในสั</mark>งคมไทยจนเกิดมีวัด แล<mark>ะพระสงฆ์ขึ้น วัดก็เป็นส่วนหนึ่งของชุมชนโดย</mark>มีฐานะเป็นสถาบันที่สำคัญที่เอื้ออำนวยประโยชน์ อเนกประการแก่ชุมชน วัดมีความสำคัญต่อชีวิตทั้งส่วนบุคคล ตลอดถึงส่วนรวม

ในสมัยโบราณนั้นชาวไทยที่ประพฤดิปฏิบัติศาสนกิจโดยสม่ำเสมอได้อาศัยวัดเป็นที่ชุมนุม แลกเปลี่ยนและสื่อสารความคิดซึ่งกันและกันในโอกาสต่างๆ ทางศาสนา เช่น การไปร่วมฟังเทศน์ ไป ถืออุโบสถศิลในวัด ไปตักบาตรที่วัดในวันพระ ไปดูมหรสพฉลองการบวชนาค มหรสพในงานเผาศพ ไปเที่ยวงานประปีของวัด เหล่านี้คนไทยมีโอกาสได้พบปะกันเป็นประจำ วัดจึงเป็นแหล่งชุมชนอันดีตั้ง แต่สมัยโบราณต่อเนื่องมาหลายต่อหลายศตวรรษ (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2532:26) ปัจจุบันสิ่งเหล่านี้ก็คงมีปรากฏให้เห็นและมีความสำคัญต่อชุมชนอยู่โดยเฉพาะอย่างยิ่งในชนบทหรือแม้ กระทั่งในชุมชนเมืองเองก็คงมีอยู่ แม้บางอย่างจะลดความเข้มข้นลงบ้างและเปลี่ยนแปลงไปตาม สภาพของสังคมก็ตาม แต่ฐานะและความสำคัญของวัดต่อชุมชนก็ยังคงมีอยู่และจะยังคงดำเนินต่อไป ตราบเท่าที่ชาวไทยยังยึดมั่นและศรัทธาในพุทธศาสนา และพระสงฆ์ซึ่งเป็นบุคลากรที่สำคัญในวัดยังคง ปฏิบัติศาสนกิจตามอุดมการณ์และหลักคำสอนของพุทธศาสนาเป็นสำคัญ

ดังนั้น จะเห็นได้ว่าวัดเป็นสถาบันหลักอันสำคัญของพุทธศาสนาที่มีบทบาทและอิทธิพลต่อ วิถีชีวิตของคนไทย และสังคม ชุมชนไทย เพราะนอกจากวัดจะเป็นที่พำนักของพระภิกษุสงฆ์แล้ว ยัง เป็นสถานที่สำคัญในการประกอบศาสนกิจของพระภิกษุสงฆ์และประชาชน เป็นบ่อเกิดของศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีอันดีงามของชาวไทย ที่แฝงไว้ด้วยศิลธรรม จริยธรรม และหลักคำสอนต่าง ๆ ทางพุทธศาสนา ซึ่งนับเป็นวิธีการถ่ายทอดจริยธรรม หลักคำสอนทางพุทธศาสนาไปสู่ชุมชนอย่าง แยบคายอีกประการหนึ่ง นอกจากนั้นวัดยังมีความสำคัญในฐานะเป็นแหล่งท่องเที่ยวและสถานที่พัก

ผ่อนหย่อนใจ เป็นลานกีฬาและสันทนาการต่างๆ เป็นดัน

จากที่กล่าวมาจะเห็นว่าวัดมีความสำคัญต่อชุมชนตลอดระยะเวลาอันยาวนานอย่างต่อเนื่อง ตั้งแต่อดีตจวบจนปัจจุบัน ดังที่พระราชวรมุนี (2527:8) กล่าวไว้ว่า

"ประเทศไทยตั้งแต่อดีตมาพระสงฆ์ได้บำเพ็ญสมณกิจเพื่อประโยชน์แก่สังคมอย่างมากมาย จนทำให้วัดวาอารามซึ่งเป็นที่ดั้งของสถาบันศาสนานั้นกลายเป็นศูนย์รวมจิตใจและเป็นศูนย์กลางทางสังคม เป็นส่วนประกอบที่ขาดไม่ได้ของชุมชนทุกขนาด เช่น แม้การสร้างหมู่บ้าน เล็กๆ ขึ้นใหม่ก็ต้องสร้าง วัดขึ้นด้วย เป็นต้น กล่าวได้ว่าวัดทำหน้าที่เป็นสถาบันทางสังคมครบทุกรูปแบบ เช่น เป็นโรงเรียน โรง พยาบาล สภา สโมสร ที่พักแรมคนเดินทาง สถานบันเทิง พิพิธภัณฑ์ ฯลฯ เป็นต้น เรียกได้ว่า เป็น ทุกอย่างของชุมชน"

ฐ<mark>านะบทบาทและความสำคัญของวัดดังที่ได้กล่าวมานี้ไม่เพียงเป็นสิ่ง</mark>ที่รู้กันทั่วไปในหมู่ของ คนไ<mark>ทย</mark>ที่เป็นพุทธศาสนิกชนเท่านั้น แม้ชนชาติที่ได้เข้ามาอยู่ในประเทศไทยในช่วงระยะเวลาหนึ่งก็ยัง สามารถมองเห็นได้อย่างชัดเจน เช่น

สังฆราชปาลเลกัวซ์ได้เล่าไว้ว่า ในสมัยก่อนชาวบ้านจะนำเด็ก ๆ ไปฝากไว้ที่วัดเพื่อให้เรียน หนังสือ หรือบางครั้งต้องประกอบอาชีพทำไร่ทำนา วัดจึงกลายเป็นสถานที่รับฝากเด็ก เป็นแหล่งรวม ของเด็กชายไทย พวกเด็กๆ เหล่านี้ได้เรียนหนังสือบ้าง ไม่ได้เรียนบ้าง ต่างก็เที่ยวเตร่สนุกสนาน ซุกซนอยู่ในวัด และวัดมีบทบาทในสังคมที่เกี่ยวพันกับชาวไทยดั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย ดังจะพบว่า เมื่อคนใกล้จะตายจะต้องมีพระสงฆ์เป็นผู้ชี้ทางให้

วิลเลียม เจ คลอสเนอร์ (William J. Klausner) ผู้ซึ่งเดินทางเจ้ามาเมืองไทยเมื่อ ปี พ.ศ.2498 เพื่อทำวิจัยสาขามานุษยวิทยา โดยเข้าไปใช้ชีวิตร่วมอยู่กับชาวบ้านหนองขอน จังหวัด อุบลราชธานี และภายหลังได้กลายเป็น "ลูกเขยชาวอุบล" ในที่สุด ได้เล่าถึงวัดในหมู่บ้านหนองขอนไว้ว่า วัดจะอยู่เกือบใจกลางหมู่บ้าน เป็นศูนย์กลางทางสังคมและวัฒนธรรมของชาวบ้านอย่างเห็นได้ชัด ตลอดวันจะมีผู้คนเดินเข้าออกมิได้ขาด ชาวบ้านหลายคนพากันมาตักน้ำที่บ่อ ผู้ใหญ่จะมาถวายอาหาร เพลแก่พระสงฆ์แล้วฟังเทศน์ประจำวันตอนบ่าย บางคนก็มาปรึกษาปัญหาส่วนตัวและขอคำแนะนำต่าง ๆ จากเจ้าอาวาส งานบุญและงานประเพณีรื่นเริง เช่น ภาพยนตร์ หมอลำ ฯลฯ มีกันอยู่เรื่อย ๆ การ ประชุมเกี่ยวกับกิจการงานของส่วนรวมก็มากระทำกันที่วัด เช่น จะตัดถนนไปยังอีกหมู่บ้านหนึ่งเมื่อไร จะจัดงานบุญบั้งไฟกันวันไทน แม้แต่คูหาสำหรับลงคะแนนเสียงเลือกตั้งสมาชิกสภาผู้แทนราษฎรก็ทำกันในวัดนั้นเอง

นิโคลัส เบนเนตต์ (Nicholas Bennett) นักเศรษฐศาสตร์ชาวอังกฤษผู้ซึ่งได้เข้ามาเมือง ใทยในฐานะผู้เชี่ยวชาญทางการศึกษายูเนสโก ได้กล่าวถึงว่าเป็นเวลาหลายร้อยปีที่วัดได้มีบทบาท สำคัญด่อวิถีชีวิตของชุมชน โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้ให้บริการต่าง ๆ ที่จำเป็น เช่น ให้การศึกษาแก่เด็กชาย ให้คำปรึกษาแก่ชาวบ้านที่เดือดร้อน ใกล่เกลี่ยข้อพิพาท ตลอดถึงให้การรักษาพยาบาล นอกจากนั้นวัด ยังช่วยเก็บรักษาวัฒนธรรม โดยการที่พระสงฆ์ได้เข้าร่วมในกิจกรรมทางสังคมต่างๆ (พระสุธีวรญาณ, 2541:147 - 149)

อย่างไรก็ตามวัดจะมีฐานะบทบาทและความสำคัญต่อชุมชนได้ดีนั้น จะขึ้นอยู่กับทุกคนทุก ฝ่ายทุกสถาบันในสังคมไทยไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ ประชาชน และคณะสงฆ์จะต้องช่วยกันสนับสนุนส่ง เสริมผลักดันอย่างจริงจังโดยเฉพาะอย่างยิ่งประชาชนในชุมชนที่ตั้งวัดและพระภิกษุสงฆ์ที่อยู่ในวัดนั้น ๆ จะต้องเป็นหลัก เป็นแกนกลางในการพัฒนาวัดให้เข้มแข็งจนสามารถช่วยแก้ไขผ่อนปรนปัญหาต่าง ๆ ของชุมชนได้อย่างแท้จริง ทั้งนี้ทั้งสองฝ่าย คือฝ่ายอาณาจักรและฝ่ายศาสนจักรหรือบ้านกับวัดจะต้อง ร่วมมือกันเพราะความเป็นไปของบ้านมีผลต่อวัด และความเป็นไปของวัดก็มีผลต่อบ้านด้วยเช่นกัน

### 2.2.3 <mark>ป</mark>ระวัติวัดในพระพุท<mark>ธศาสน</mark>า

"วัด" ในพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นครั้งแรกในแดนดินอันเป็นถิ่นกำเนิดของพระพุทธศาสนา คือ ชมพูทวีปหรือประเทศอินเดียในปัจจุบัน ก่อนที่จะเกิดขึ้นในประเทศไทยหรือประเทศ อื่นๆ ที่ยอมรับ นับถือพระพุทธศาสนา

เงื่อนใจหรือร่องรอยที่ถือว่าเป็นต้นกำเนิดของวัดนั้นสันนิษฐานว่ามาจากประเพณีอย่างหนึ่ง กล่าวคือในประเทศอินเดียตั้งแต่สมัยก่อนพุทธกาลมีประเพณีอย่างหนึ่ง คือ เมื่อบุคคลผู้เป็นที่รักและ เคารพนับถือตายลงบรรดาญาติจะนำอัฐิหรือกระดูกที่เผาแล้วไปฝังไว้ในเนินดิน ประเพณีนี้ได้ถือปฏิบัติ สืบต่อกันมาจนถึงสมัยพุทธกาล (วิบูลย์ ลี้สุวรรณ, 2539:5) ประเพณีนี้สอดคล้องกับที่พระพุทธเจ้า ตรัสถึงเรื่องถูปารหบุคคล 4 คือ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระอรหันด์ และพระเจ้าจักรพรรดิ ว่าเป็นบุคคลผู้สมควรแก่การเคารพบูชา และควรเก็บอัฐิธาตุหรือกระดูกไว้ในสถูปเพื่อสักการบูชา (ที.ม.10/134/137-138) และพระองค์ยังได้ตรัสถึงเรื่องสถูปเจดีย์ไว้ในตอนท้ายของปรินิพพานสูตรที่กล่าวถึง วัชชื่อปริหานิยธรรม 7 ในข้อที่ 6 ว่า "การเคารพสักการะบูชาเจดีย์ทั้งหลาย ทั้งภายในภายนอก ไม่ ปล่อยให้ธรรมิกพลีที่เคยทำแก่เจดีย์เหล่านั้นเสื่อมทรามไป..." (ที.ม.10/68/79-81; อง.สตฺตก. 23/20/22)และทรงสรุปว่าหากชาววัชชียังปฏิบัติตามหลักอปริหานิยธรรมนี้อยู่ตราบใดความเสื่อมก็จะไม่มีตราบนั้น

จากข้อสันนิษฐานที่อ้างถึงนี้พอจะสรุปได้ว่าในอินเดียสมัยก่อนพุทธกาลและสมัยพุทธกาลมี การสร้างสลูปเจดีย์สำหรับบรรจุอัฐิหรือกระดูกของคนตายผู้เป็นที่เคารพรักจนกลายเป็นประเพณีอย่าง หนึ่งและเมื่อพระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นในโลกและเจริญแพร่หลายต่อมาจนกระทั่งถึงสมัยพระเจ้าอโศก มหาราชซึ่งเป็นผู้ที่มีศรัทธาเลื่อมใสพระพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง ทรงสละพระราชทรัพย์จำนวนมากให้ สร้างวัดและสร้างสลูปเจดีย์ทั่วพระราชอาณาจักรถึง 84,000 องค์ แสดงว่าสลูปหรือเจดีย์มีมาก่อน หน้าสมัยพระเจ้าอโศกมหาราชแล้วแต่มาเจริญรุ่งเรืองมากในสมัยของพระองค์ นักโบราณคดีไม่ว่าจะ เป็นฮินดูหรืออิสลามก็ตามกล่าวว่าพระเจ้าอโศกมหาราชเป็นพระบิดาของศิลปะแห่งอินเดีย โดยเฉพาะ พุทธศิลปะ (Buddhist Art) (วิบูลย์ ลี้สุวรรณ, 2539:6)

ดังนั้น อาจเป็นไปได้ว่าจากประเพณีการบรรจุอัฐิหรือกระดูกของบุคคลผู้เป็นที่เคารพรักซึ่ง ตายลงไว้ในเนินดินหรือกองดินแล้วค่อยๆ พัฒนารูปแบบมาเป็นสถูป เจดีย์ และมีการตกแต่งพุทธ ศิลปะรอบๆ บริเวณนั้นและอาศัยความสัมพันธ์ระหว่างคนกับสถูปเจดีย์ที่เชื่อมโยงไปสู่ความเชื่อและ อุดมคติดลอดจนลักษณะทางวัฒนธรรม ประเพณีของชุมชน จึงได้เกิดพัฒนาการมาเป็นวัดในที่สุด

อย่างไรก็ตาม สำหรับวัดที่พระสงฆ์อยู่ประจำอย่างวัดในประเทศไทยของเรานี้ วิบูลย์ ลี้สุวรรณ (2539:8 - 15) สันนิษฐานว่าคงจะเกิดขึ้นในสมัยหลังและมักสร้างขึ้นในบริเวณมหาพุทธเจดีย์สถาน เช่น ที่บริเวณ<mark>พร</mark>ะธร<mark>รมิกเจดีย์ ณ ตำบลมฤคทายวัน แขวงเมืองพาราณสี</mark> ซึ่งพร<mark>ะ</mark>พุทธ<mark>เจ้า</mark>ได้ทรงแสดงปฐมเทศนา และก<mark>ารสร้างวัดในอดีตนั้นคงจะสร้างสถูป เจดีย์ วิหาร และโบสถ์ขึ้นเป็นป</mark>ระธ<mark>าน</mark>ของวัดซึ่งถือเป็นเขต พุทธ<mark>าว</mark>าสก่อน แ<mark>ล้วจึงสร้างกุฏิสงฆ์และ<mark>อาคารอื่</mark>นๆ ขึ้นในเขตสังฆา<mark>วา</mark>สภายหลัง <mark>เ</mark>ช่น วัดในอาณาจักร</mark> สุโข<mark>ทั</mark>ยอาจจะเป<mark>็นวัดที่สร้างขึ้นเฉพาะสถูปเจดีย์ วิหาร เป็นหลักของ<mark>วัด</mark>ซึ่งบางวัด<mark>อ</mark>าจไม่มีกุฏิสงฆ์รวม</mark> อยู่<mark>ในวัดโดยเฉพาะวัดในบริเวณร<mark>าชธานีหรือวัดในบริ</mark>เวณวังหลวงเช่นเด<mark>ีย</mark>วกั<mark>บวัดพระ</mark>ศรีรัตนศาสดาราม</mark> ในส<mark>มั</mark>ยกรุงรัตน<mark>โกสินทร์ก็เป็น<mark>ได้ ข้อสันนิษฐานนี้สอ</mark>ดคล้องกับที่สม<mark>เ</mark>ด็จพระเจ้า<mark>บ</mark>รมวงศ์เธอ กรม</mark> พระ<mark>ยา</mark>ดำรงราชา<mark>นุภาพ กล่าวไว้ว่าภายหลังจากที่พ</mark>ระพุทธองค์เส<mark>ด็</mark>จดับขันธป<mark>ร</mark>ินิพพานแล้วได้เกิด ประเพ<mark>ณีที่พวกพุทธบริษัทไปกระทำพุทธบูชายังที่เป็นสังเวชนียสถาน 4 แห่ง</mark> จึงเกิดเป็นที่ซึ่งพุทธ บริษัททั้ง<mark>พระและคฤหัสถ์ไปประชุมกันไม่ใด้ขาด ทำให้พวกชาว</mark>บ้าน<mark>แถวนั้นสร้า</mark>งที่พักอาศัยเลี้ยงดูพวก อาคันตุกะ แล้วมีผู้ศรัทธาทำบุญด้วยการสร้างที่อาศัยถวายพระภิกษุสงฆ์ ก็เห็นจะมีผู้ที่สมัครอยู่ประจำ รักษาสังเวชนียสถานนั้น น่าจะเป็นเหตุให้เกิดสังฆาวาสอันเป็นที่ ๆ พระสงฆ์อยู่ประจำ ซึ่งเราเรียกกัน ว่า "วัด" มีขึ้นในมัชญิมประเทศ รวมทั้งในดำบลอื่นๆ ที่คงอยากให้มีเจดียสถานใกล้ภูมิถำเนาของตน เมื่อเจดีย์สถานเกิดขึ้น ณ ที่ใดก็จำเป็นต้องมีการบำรุงรักษา จึงมีสังฆาวาสที่พระสงฆ์อยู่ประจำเกิดขึ้น ณ ที่เจดียสถานนั้น (เนตรนภิศ นาควัชระ และคณะ, 2527:7-8) โดยสรุปแล้วมูลเหตุแห่งการสร้าง วัดในพุทธศาสนาสมัยพุทธกาล ซึ่งเป็นต้นตอของเจตนาในการสร้างวัดอย่างที่มีพระสงฆ์อยู่ประจำสืบ มาในชั้นหลังนั้น สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ (2471:18) กล่าวว่ามี 2 อย่าง คือ

- วัดพุทธเจดีย์ ได้แก่ วัดซึ่งสร้างเป็นพุทธเจดีย์ที่บรรจุพระบรมธาตุ ถือว่าเป็นหลัก พระพุทธศาสนาในที่แห่งหนึ่งอาจจะมีวิหารเพื่อเป็นที่ชุมนุมสงฆ์หรือสำหรับผู้มาสักการะเจดีย์สถานนั้น ๆ
- 2) วัดอนุสาวรีย์ ได้แก่ วัดซึ่งเป็นสถูปบรรจุอัฐิธาตุของท่านผู้ทรงคุณธรรมในพระศาสนา เช่น ชั้นครูอาจารย์ ซึ่งเป็นที่นับถือว่าเป็นบุรุษพิเศษ ซึ่งได้มรณภาพไป และหลังจากเผาศพจึงก่อสถูปบรรจุ อัฐิธาตุดังกล่าวตามประเพณีในอินเดีย แต่อุทิศให้เป็นเรือนพระพุทธศาสนาด้วย Iniversity

การที่จะเข้าใจถึงความเป็นมาและวิวัฒนาการของวัดในพุทธศาสนาได้ดีนั้นจำเป็นที่จะต้อง
ศึกษาถึงการเกิดขึ้นของวัดแห่งแรกในพุทธศาสนา คือในช่วงปฐมโพธิกาลหลังการตรัสรู้ของ
พระพุทธเจ้าในระยะเริ่มแรกนั้นพระสงฆ์ยังมีจำนวนไม่มากและยังไม่มีที่อยู่อาศัยประจำ พระสงฆ์
สาวกได้จาริกไปยังแว่นแคว้นต่าง ๆ เพื่อประกาศหลักธรรมและเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กว้างขวางยิ่ง ๆ
ขึ้น ยังไม่มีการสร้างวัดและพักอาศัยอยู่ประจำในที่แห่งเดียวเป็นเวลานาน ๆ พระพุทธองค์ยังไม่ได้ทรง
อนุญาตการอยู่วัดและยังมิได้ทรงบัญญัติการอยู่จำพรรษาแก่พระภิกษุสงฆ์ มูลเหตุแห่งการสร้างวัดขึ้น
เป็นครั้งแรกในพระพุทธศาสนานั้นมีอยู่ว่าเมื่อคราวที่พระเจ้าพิมพิสารซึ่งเป็นพระมหากษัตริย์แห่งกรุง
ราชคฤห์ยังทรงเป็นพระราชกุมารอยู่นั้น พระองค์ได้ตั้งความปรารถนาไว้ 5 ประการ ดังนี้

- 1) ใ<mark>ฉนหน</mark>อ ชนทั้งหลายพึงอภิเษกเราในราชสมบัติ
- 2) ขอพร<mark>ะอ</mark>รหันด์สัมมาสัมพุ<mark>ทธเ</mark>จ้าพึงเสด็จมาสู่แว่<mark>น</mark>แค<mark>ว้นข</mark>องเร<mark>า</mark>
- 3) ข<mark>อเร</mark>าพึงได้เข้าเฝ้าพระ<mark>ผู้มีพระ</mark>ภาคเจ้าพระองค์นั้น
- 4) ขอพระผู้มีพระภาคเ<mark>จ้าพระองค์นั้น</mark>พึงแสดงธรรมแก่เ<mark>รา</mark>
- 5) <mark>ข</mark>อเราพึงรู้ทั่วถึงธ<mark>รรมของพระผู้มีพร</mark>ะภาคเจ้าพระองค์<mark>นั้</mark>น (<mark>วิ.</mark> มห<mark>า.</mark> 4/59/52-53)

ในคราวที่เจ้าชายสิทธัตณะเสด็จออกบรรพชานั้นได้เสด็จผ่านเมืองราชคฤห์ พระเจ้าพิมพิสาร ทรงเชื้อเชิญให้ครองราชย์ร่วมกับพระองค์โดยจะทรงแบ่งราชสมบัติให้ปกครองคนละครึ่ง แต่เจ้าชาย สิทธัตณะทรงปฏิเสธเพราะพระองค์ทรงปรารณาพระโพธิญาณคือการตรัสรู้เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า พระเจ้าพิมพิสารทรงทำปฏิญญา และภายหลังจากตรัสรู้แล้วเพื่อจะเปลื้องปฏิญญาที่ทรงให้ไว้แก่ พระเจ้าพิมพิสารทรงทำปฏิญญา และภายหลังจากตรัสรู้แล้วเพื่อจะเปลื้องปฏิญญาที่ทรงให้ไว้แก่ พระเจ้าพิมพิสารที่กรุงราชคฤห์ เมื่อพระเจ้าพิมพิสารใต้สดับพระสัทธรรมเทศนาจากพระพุทธองค์ก็ได้บรรจุโสดาบันบังเกิดความสรัทธาเลื่อมใสใน พระพุทธสาสนาเป็นอย่างยิ่ง ได้ประกาศพระองค์เป็นอุบาสกถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะ นับว่าเป็นการ สำเร็จตามความปรารถนาที่ตั้งไว้ ต่อมาภายหลังพระองค์จึงใด้ดำริหาสถานที่ เหมาะสมสำหรับ พระพุทธเจ้าและพระสงฆ์สาวกพักอาศัย สถานที่นั้นได้แก่ สวนเวฬุวัน ซึ่งพระเจ้าพิมพิสารได้ถวายให้ เป็นวัดสำหรับพักอาศัยแด่พระพุทธเจ้าเป็นประมุข พระพุทธเจ้าข้า" พระพุทธองค์จึงทรงอนุญาตให้พระ ภิกษุสงฆ์ได้มีวัดเป็นที่พักอยู่อาศัยดั้งแต่บัดนั้นเป็นต้นมาด้วยประโยคว่า "ถูกรภิกษุทั้งหลาย เรา อนุญาตอาราม" (วิ. มหา. 4/59-63/52-56) จึงกล่าวได้ว่าสวนเวฬุวันเป็นวัดแห่งแรกในพระพุทธศาสนา ซึ่งวัดแห่งนี้มีลักษณะของวัดดังที่พระเจ้าพิมพิสารได้ทรงพระราชดำริว่า

"พระผู้มีพระภาคเจ้าพึงประทับอยู่ ณ ที่ใหนดีหนอ...สวนเวฬุวันของเรานี้แล่ไม่ใกล้ไม่ใกล้จาก บ้านนัก สะดวกด้วยการคมนาคม ควรที่ประชาชนผู้ต้องประสงค์พึงเข้าใปเฝ้าใด้ กลางวันไม่พลุกพล่าน กลางคืนเงียบ**สงัด เสียงไม่กึกก้อ**ง ปราศจากลม (กลิ่น) แต่ชนที่เดินเข้าออก ควรเป็นที่ประกอบกิจ ของผู้ที่ต้องการส**งัด และควรเ**ป็นที่หลีกเร้นอยู่ตามสมณวิสัย ฉะนั้นเราพึงถวายสวน เวฬุวันแก่ภิกษุ สงฆ์มีพระพุทธเจ้าเป็นประมุข..." (วิ.มหา. 4/63/55)

เมื่อพระเจ้าพิมพิสารได้ถวายสวนป่าเวฬุวันเป็นวัดแห่งแรกในพระพุทธศาสนาและพระพุทธเจ้า ทรงอนุญาตการอยู่ในอารามหรือวัดแก่พระภิกษุสงฆ์สาวกแล้ว อุบาสก อุบาสิกา อื่น ๆ ในที่ต่าง ๆ ที่มี ความศรัทธาในพระพุทธศาสนาก็ถวายเช่นกัน เช่น วัดเชตวันมหาวิหาร ของอนาถปิณฑิกเศรษฐี วัด บุพพาราม ของนางวิสาขามหาอุบาสิกา วัดอัมพปาลีวัน ของนางอัมพปาลี ในเมืองสาวัตถี วัดโฆสิตา ราม ของพระเจ้าอุเทน เมืองโกสัมพี เป็นต้น โดยสรุปแล้วลักษณะของวัดที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎก มีดังนี้ คือ

- 1) ไม่ใกลบ้านนัก
- 2) ใม<mark>ใ</mark>กล้บ้านนัก
- 3) <mark>สะ</mark>ดวกแก่การไปวัดและการมาจากวัด
- 4) <mark>เหมาะที่ประชาชนจะไปพบพระได้</mark>
- 5) <mark>ก</mark>ลางวันไม่พลุก<mark>พล่า</mark>น
- กลางคืนเงียบสงัด
- 7) ใม่มีเสียงกึกก้อง
- 8) ปราศจาก<mark>ลุม (กลิ่นตัว) แต่ชนที่เดินเข้าออก</mark>
- 9) เหมาะแก่การประกอบกิจของผู้ต้องการความสงบสงัด
- 10) เหมาะที่พระสงฆ์จะหลีกเร้นอยู่ตามสมณวิสัย

ดังนั้น วัดจึงเป็นสถาบันหลักสำคัญและเป็นแกนกลางในการสืบทอดพระพุทธศาสนาเหมาะ สำหรับเป็นที่อยู่ของพระสงฆ์ เป็นที่เผยแผ่ธรรมะ เป็นที่ปฏิบัติธรรมของพุทธบริษัททั้งฝ่ายบรรพชิต และคฤหัสถ์ได้พบปะสนทนาธรรม เป็นสถานที่ฟังธรรม และเป็นที่เอื้ออำนวยต่อการปฏิบัติธรรมของ พระสงฆ์โดยเฉพาะ (พระสุธีวรญาณ, 2541:136)

#### 2.2.4 วัดในประเทศไทย

สำหรับการเกิดขึ้นของวัดในประเทศไทยนั้น สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรง ราชานุภาพ (2503:14) ได้ตั้งข้อสังเกตไว้ว่าคงมีมูลเหตุเดียวกับการเกิดวัดขึ้นมาในสมัยพุทธกาล คือ เมื่อพุทธศาสนาจากอินเดียได้แพร่หลายเข้ามาสู่ประเทศไทยครั้งแรกโดยชาวอินเดียเป็นผู้นำพระพุทธ

<sup>1</sup> ดู รายละเอียดเพิ่มเดิมหัวข้อว่าด้วย "การจัดระเบียบของวัดในสมัยพุทธกาล" ในหน้าที่ 35 ของงานวิจัยเล่มนี้ VEISILV

ศาสนาเข้าไปทำการสั่งสอนให้ชาวไทยโดยทั่วไปจนเกิดความศรัทธาเลื่อมใสและประพฤติปฏิบัติตามคำ สั่งสอนในศาสนา เมื่อจำนวนศาสนิกชนมากพอสมควรแล้วก็ได้ไปขอพระบรมธาตุและคณะสงฆ์มาจาก อินเดียแล้วสร้างพุทธเจดีย์ที่บรรจุพระบรมธาตุและผู้ศรัทธาที่ประสงค์จะบวชก็ขอบรรพชาอุปสมบทต่อ พระสงฆ์ที่มาจากอินเดียจึงเกิดมีการสร้างวัดและสังฆมณฑลขึ้นเพื่อใช้ในกิจการพระศาสนาตามมาภายหลัง

อีกประการหนึ่ง การเกิดขึ้นของวัดในประเทศไทยนั้นเป็นไปได้ว่า เริ่มต้นจากนโยบายการ เผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระเจ้าอโศกมหาราช ภายหลังจากการสังคายนาครั้งที่ 3 ซึ่งเรื่องที่สำคัญ ที่สุดประการหนึ่งในการสังคายนาครั้งนี้คือการที่พระเจ้าอโศกมหาราชได้ทรงส่งสมณทูตไปประกาศ พระพุทธศาสนาในแคว้นและประเทศด่าง ๆ รวมทั้งหมด 9 สายด้วยกัน คือ

- 1) พระมัชณันดิกเถระ ไปแคว้นแคชเมียร์และคันธาระ อยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของ อินเดีย ซึ่งได้แก่แคว้นแคชเมียร์ในปัจจุบันนี้
- 2) พระมหาเทวเถระ ไป<mark>มหิสสกมณฑลอยู่ทางทิศใด้ข</mark>องแม่น้ำโค<mark>ธ</mark>าวารี ซึ่งได้แก่แคว้น ไม<mark>ซอ</mark>ร์ในปัจจุ<mark>บัน อยู่ทางทิศใด้ของอินเดียติดกับแคว้นมัทราส</mark>
  - 3) พระรักขิดเถระ <mark>ไปวนวาสีประเทศ อ</mark>ยู่ในเขตกะนะระ <mark>แคว้นบอมเบ</mark>ย์
- 4) <mark>พระโยนกธัมมรักขิดตเถระ ไปอปรัน</mark>ดชนบท อยู่ริม<mark>ฝั่</mark>งทะเลอาร<mark>ะเ</mark>บียน ทางทิศเหนือ ของบอมเบย์
  - 5) พระ<mark>มหาธัมมรักชิตเถระ ไปมห</mark>ารัฏ<mark>ฐ</mark>ประเทศ ไ<mark>ด้แก่ อันตร</mark>ปร<mark>ะเท</mark>ศทุกวันนี้
  - 6) พระมหารักขิดเถระ ไปโ<mark>ยนกประเทศได้แก่ เขตแดนบ</mark>ากเตรียนในเปอร์เซียเดี๋ยวนี้
  - 7) พระมัชณิมเถระ ไปหิมวันคประเทศ ได้แก่เนปาล ซึ่งอยู่ตอนเหนือของอินเดีย
  - 8) พระโสณเถระ และพระอุตตรเถระ ไปสุวรรณภูมิ ได้แก่ ไทย พม่า และมอญทุกวันนี้
  - 9) พระมหินทเถระ ไปประเทศลังกา (พระอุดรคณาธิการ (ชวินทร์ สระคำ), 2507:299)

ดังนั้น จึงเป็นไปใด้ว่าสมณทูตสายที่ 9 คือสายของพระโสณเถระและพระอุตตรเถระที่มา เผยแผ่พระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมินั้นได้มาประดิษฐานพระพุทธศาสนาครั้งแรกขึ้นที่จังหวัดนครปฐม ซึ่งมีการก่อสร้างองค์พระปฐมเจดีย์และรูปจำลองของพระโสณเถระและพระอุตตรเถระไว้เป็นอนุสรณ์ เป็นเหตุให้พระพุทธศาสนาและวัดได้เจริญแพร่หลายและตั้งมั่นอยู่ในประเทศไทยสืบมาจวบจนปัจจุบัน สุธรรม ธีรภัทรธำรง (2537:21) กล่าวว่าในสังคมไทยซึ่งมีพระพุทธศาสนาเป็นที่พึ่งทางใจและเป็น หลักในการประพฤติปฏิบัตินั้น การทำบุญสร้างกุศลจึงถือเป็นเรื่องสำคัญ การสร้างวัดเป็นพุทธบูชาเป็น ที่นิยมกันมากและถือว่าได้กุศลแรง เพราะวัดนอกจากจะเป็นที่ทำนักอาศัยของพระภิกษุสงฆ์ เพื่อ ป้องกันอุปสรรคจากธรรมชาติคือความร้อน ความหนาวและสัตว์ร้ายต่าง ๆ เป็นการส่งเสริมให้พระภิกษุ สงฆ์ได้ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยและสามารถนำพระธรรมวินัยนั้นมาสั่งสอนเผยแผ่ต่อไป อันเป็นการ จรรโลงพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนถาวรสืบต่อใปแล้ววัดยังถือเป็นสัญลักษณ์หรือเป็นสถาบันอันสำคัญที่

เป็นตัวแทนของพระศาสนาด้วย คนไทยในสมัยก่อนได้เล็งเห็นความสำคัญและประโยชน์ของวัดที่มีต่อ สังคมจึงรับเอาประเพณีการสร้างวัดเข้ามาด้วยและปรับปรุงวัดให้เป็นสถานที่ที่ทำประโยชน์แก่สังคม ไทยให้มากที่สุด การสร้างวัดจึงเป็นที่นิยมกันมากในสังคมไทย ประเทศไทยจึงมีวัดมากมาย กระจัดกระจายอยู่ทั่วประเทศ

ปัจจุบันวัดในประเทศไทยแบ่งออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ วัดหลวงหรือพระอารามหลวง และวัดราษฎร์ ฐานะของวัดตามประมวลแพ่งและพาณิชย์ มาตรา 72 บัญญัติให้วัดมีฐานะเป็นนิติบุคคลเช่น เดียวกับทบวงการเมือง ห้างหุ้นส่วนที่จดทะเบียน บริษัทจำกัด สมาคม และมูลนิธิที่ได้รับอำนาจ วัด จึงเป็นนิติบุคคล มีสิทธิและหน้าที่ภายในขอบเขต วัตถุประสงค์ของวัด สามารถลือกรรมสิทธิ์ในทรัพย์ สิน มีอำนาจทำนิติกรรมสัญญา พ้องร้องผู้ละเมิดทำให้วัดเสียหาย และมีหน้าที่รับผิดชอบต่อบุคคล ภายนอกในการกระทำของวัดหรือผู้แทนวัด (ปลื้ม โชติษฐยางกูร, 2520:215)

แม้วั<mark>ดทั้งหลายจะมีฐานะทางกฎหมาย คือเป็นนิดิบุคคลเท่</mark>าเทียมกัน <mark>แ</mark>ต่ในทางพระวินัยยัง มีฐานะที่แตกต่างกันอยู่อีก ดังนั้นตามมาตราที่ 31 แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2505 จึงได้ จำแนกวัดออกเป็น 2 ประเภท ดังนี้

- 1) สำนักสงฆ์ ใ<mark>ด้แก่ วัดที่กระทรวงศึกษาธิการใด้ประ</mark>กาศตั้งวัด<mark>แ</mark>ล้ว แต่ยังมิได้รับ พระราชทานวิสุงคามสีมา รวมถึงวัดที่ได้รับพระบรมราชานุญาตให้สร้างขึ้น ตามความในมาตรา 9 แห่ง พระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ.121 (พ.ศ.2445) และวัดที่สร้างขึ้นก่อน ร.ศ.121 ซึ่ง ยังมิได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาด้วย นับว่าเป็นวัดที่สมบูรณ์ด้วยฐานะทางกฎหมายแล้ว
- 2) วัดที่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา ได้แก่ "อาราม" ตามที่ได้เคยบัญญัติไว้ในมาตรา 5 แห่งพระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ.121 เป็นวัดที่เลื่อนฐานะมาจากสำนักสงฆ์ โดยได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาเพื่อประโยชน์แก่สังฆกรรมตามพระวินัยสำหรับพระสงฆ์ นับว่าเป็น วัดที่สมบูรณ์ด้วยฐานะทั้งทางกฎหมายและทางพระวินัยทุกประการ

ลักษณะวัดที่สมควรได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา ซึ่งปรากฏในกฏกระทรวง ฉบับที่ 3 (พ.ศ.2520) ออกตามความใน พ.ร.บ.คณะสงฆ์ 2505 ข้อ 30 พอสรุปความได้ ดังนี้

- 1) ได้สร้างขึ้นหรือปฏิสังขรณ์ขึ้นเป็นหลักฐานถาวร
- 2) มีบรรพชิตอยู่ประจำไม่น้อยกว่า 5 รูป ติดต่อกันเป็นเวลาไม่น้อยกว่า 5 ปี แต่ระยะเวลา
   5 ปี มิให้ใช้บังคับแก่วัดที่ได้สร้างอุโบสถเสร็จเรียบร้อยแล้ว
- 3) ให้เจ้าอาวาสเสนอรายงานขอรับพระราชทานวิสุงคามสีมาต่อเจ้าคณะใหญ่ และเมื่อเจ้า คณะใหญ่พิจารณาเห็นสมควรแล้ว ให้นำปรีกษากรมการศาสนา

<sup>1</sup> ประกาศในราชกิจจานุเบกษา เล่ม 94 ตอนที่ 59 ลงวันที่ 1 กรกฎาคม 2520 ประกาศในแถลงการณ์คณะสงฆ์ เล่ม 65 ตอนที่ 6 วันที่ 25 มิถุนายน 2520

- 4) เมื่อเจ้าคณะใหญ่และกรมการศาสนาพิจารณาเห็นสมควรแล้วให้นำกราบทูลสมเด็จพระ สังฆราช
- 5) เมื่อสมเด็จพระสังฆราชทรงเห็นชอบแล้ว ให้กระทรวงศึกษาธิการนำความกราบบังคม ทูลขอรับพระราชทานวิสุงคามสีมา ต่อไป

เมื่อพระราชทานวิสุงคามสีมาแก่วัดใดแล้ว ให้นายอำเภอท้องที่ที่วัดนั้นตั้งอยู่ดำเนินการปัก หมายเขตที่ดินตามที่ใด้รับพระราชทานต่อไป ประเภทของวัดนั้นแบ่งตามสภาพฐานะมี 3 ประเภท คือ พระอารามหลวงหรือวัดหลวง วัดราษฎร์ และวัดร้าง ดังมีรายละเอียด ดังนี้

1) พระอารามหลวง ได้แก่ วัดที่พระมหากษัตริย์ สมเด็จพระราชินี สมเด็จพระยุพราชทรง สร้างและปฏิสังขรณ์เป็นการส่วนพระองค์ก็ดี พระราชทานเพื่อเป็นเกียรติยศแก่ผู้ต่ำศักดิ์ลงมาหรือแก่ วัดเองก็ดี มีอยู่จำนวนหนึ่งที่พระบรมวงศานุวงศ์และข้าราชบริพารผู้ใหญ่ทรงสร้างหรือสร้างขึ้นหรือทรง โปรดให้ปฏิสังขรณ์และสร้างขึ้นแล้วน้อมเกล้าน้อมกระหม่อมถวายเป็นพระอารามหลวง รวมทั้งวัดที่ ประชาชนสร้างหรือปฏิสังขรณ์และทรงรับไว้เป็นพระอารามหลวงด้วย

# ชั้นแห่งพระอารามหล<mark>วง แบ่งตามลำดั</mark>บความสำคัญออก<mark>เป็น 3 ชั้น ค</mark>ือ

- (1) ชั้นเอก ได้แก่ วัดที่มีเจดียสถานสำคัญ วัดที่บรรจุบรมอัฐิหรือวัดที่มีเกียรติอย่างสูงมี 3 ชนิด คือ ราชวรมหาวิหาร ราชวรวิหาร และวรมหาวิหาร ปัจจุบันวัดชั้นเอกมี 22 พระอาราม เช่น วัด อรุณราชวราราม วัดสุทัศนเทพวราราม วัดบวรนิเวศวิหาร และวัดเบญจมบพิตรดุสิตวนาราม
- (2) ชั้นโท ใด้แก่ วัดที่มีเจดียสถานสำคัญ หรือวัดที่มีเกียรดิ มี 4 ชนิด คือ ราชวรมหาวิหาร ราชวรวิหาร วรมหาวิหาร และวรวิหาร เช่น วัดสระเกศราชวรมหาวิหาร วัดชนะสงคราม วัดจักรวรรดิ ราชาวาส วัดราชบูรณะราชวรวิหาร วัดบพิตรพิมุข วัดเทพศิรินทราวาส เป็นต้น
- (3) ชั้นตรี ได้แก่ วัดที่มีเกียรติ วัดประจำหัวเมืองหรือวัดสามัญ มี 3 ชนิด คือ ราชวรวิหาร วรวิหาร และสามัญ เช่น วัดราชนัดดาราม วัดเทพธิดาราม วัดตรีทศเทพ วัดมหาพฤฒาราม และวัด มหรรณพาราม เป็นต้น

ชนิดและขนาดแห่งพระอารามหลวง แบ่งได้ ดังนี้

- (1) ราชวรวิหาร ได้แก่ พระอารามหลวงที่พระมหากษัตริย์ สมเด็จพระราชินี สมเด็จพระ ยุพราชทรงสร้างและเป็นปฏิสังขรณ์เป็นการส่วนพระองค์ เช่น วัดราชโอรสาราม วัดบวรนิเวศวิหาร วัด ราชประดิษฐ์ วัดเบญจมบพิตร วัดมกุฎกษัตริยาราม วัดเทพศิรินทราวาส เป็นต้น
- (2) วรวิหาร ได้แก่ พระอารามที่พระมหากษัตริย์ สมเด็จพระราชินี สมเด็จพระยุพราชทรง สร้างและปฏิสังขรณ์ พระราชทานเป็นเกียรดิยศแก่ผู้ต่ำศักดิ์ลงมาก็ดี แก่วัดเองก็ดี รวมทั้งวัดที่ ประชาชนสร้างหรือปฏิสังขรณ์และทรงรับไว้เป็นพระอารามหลวงควรยกเป็นเกียรติยศจัดว่าเป็นวัดมีเกียรติ เช่น วัดมหาพฤฒาราม วัดบพิตรภิมุข วัดไตรมิตรวิทยาราม วัดเฉลิมพระเกียรติ วัดราชนัดดาราม วัด

เทพธิดาราม วัดดรีทศเทพ และวัดมหรรณพาราม เป็นต้น

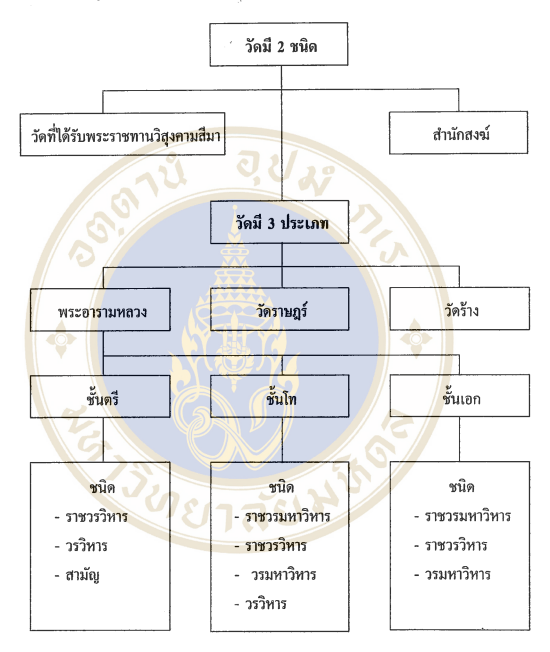
- (3) ราชวรมหาวิหาร ได้แก่ พระอารามชนิดราชวรวิหารที่เป็นพระอารามใหญ่โดและมีสิ่ง ก่อสร้างใหญ่โด ที่เป็นปูชนียสถานและปูชนียวัตถุที่สำคัญประจำอยู่ เช่น วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (วัดโพธิ์) วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ วัดสุทัศนเทพวราราม วัดอรุณราชวราราม วัดชนะสงคราม และ วัดสระเกศ เป็นต้น
- (4) วรมหาวิหาร ได้แก่ พระอารามชนิดวรวิหารที่เป็นพระอารามใหญ่โดและมีสิ่งก่อสร้างที่ ใหญ่โด เช่น วัดระฆังโมสิตาราม วัดพระศรีมหาธาตุ บางเขน วัดจักรวรรดิราชาวาส และวัดกัลยาณมิตร เป็นต้น
- (5) **สามัญ ได้แก่ พระอารามหลวงทั่ว ๆ ไปที่ไม่เข้าในหลัก**เกณฑ์แห่งพระอารามหลวงชนิด ราชวรวิหาร วรวิหาร ราชวรมหาวิหาร วรมหาวิหาร ซึ่งมีลักษณะเป็นพระอารามหลวงชั้นตรีทั้งสิ้น เช่น วัดยานนาวา วัดทองนพคุณ วัดเวฬุราชิน และวัดคลองโพธิ์ จังหวัดอุตรดิตถ์ เป็น<mark>ค</mark>้น
- 2) วัดราษฎร์ ได้แก่ วัดที่ประชาชนทั่วไปสร้างหรือปฏิสังขรณ์ ซึ่งได้รับอนุญาตให้สร้างวัด และประกาศดังวัด โดยถูกต้องตามกฎหมายจากทางราชการแล้ว และช่วยกันทะนุบำรุงวัดสืบต่อกันมา ตามลำดับ วัดราษฎร์หมายถึงวัดทั้งชนิดที่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาและสำนักสงฆ์ซึ่งมิได้นับเข้า เป็นพระอารามหลวง
- 3) วัดร้าง ได้แก่ วัดที่ใม่มีพระภิกษุสงฆ์พำนักอาศัยประจำ ซึ่งทางราชการจะขึ้นทะเบียน เป็นวัดร้างไว้ วัดร้างโดยสภาพยังเป็นนิติบุคคลอยู่โดยสมบูรณ์และมีโอกาสที่จะเป็นวัดมีพระสงฆ์ได้อีก โดยดำเนินการตามระเบียบกระทรวงศึกษาธิการว่าด้วยการยกวัดร้างเป็นวัดมีพระสงฆ์ (มาณพ พลใพรินทร์, 2527:319) ทั้งนี้ให้เป็นไปตาม พ.ร.บ.คณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2) พ.ศ.2535 มาตรา 32 ทวิ ที่เพิ่มเติม เข้ามาใหม่ ความว่า

วัดใดเป็นวัดร้างที่ไม่มีพระภิกษุอยู่อาศัย ในระหว่างที่ยังไม่มีการยุบเลิกวัดให้กรมการศาสนา มีหน้าที่ปกครองดูแลรักษาวัดนั้น รวมทั้งที่วัด ที่ธรณีสงฆ์ และทรัพย์สินของวัดนั้นด้วย

การยกวัดร้างขึ้นเป็นวัดมีพระภิกษุอยู่จำพรรษา ให้เป็นไปตามหลักเกณฑ์และวิธีการที่ กำหนดในกฎกระทรวง

ดังนั้นจึงพอจะสรุปชนิด ประเภท และชั้น ของวัดในประเทศไทยในปัจจุบันได้ ดังที่แสดงไว้ ในแผนภูมิค่อไปนี้

แผนภูมิที่ 1 แสดงชนิดและประเภทชั้นของวัด



ตามรายงานการศาสนาประจำปี 2540 กล่าวว่ามีวัดทั่วราชอาณาจักรจำนวน 30,377 วัด ดังมีรายละเอียดในตารางต่อไปนี้

ตารางที่ 1 แสดงจำนวนวัดทั่วราชอาณาจักร ปี 2540

| นิกาย       | ประเภท                                      | จำนวน  |
|-------------|---------------------------------------------|--------|
| มหานิกาย    | พระอารามหลวง                                | 199    |
|             | วัดราษฎร์ (รวมทั้งสำนักสงฆ์)                | 28,684 |
| ธรรมยุด     | พระอารามหลวง                                | 52     |
|             | วัดราษฎร์ (รวมทั้ <mark>งสำนักส</mark> งฆ์) | 1,423  |
| อนัมนิกาย   | วัดราษฎร์                                   | 11     |
| จีนนิกาย    | วัดราษฎร์                                   | 8      |
| รวมทั้งสิ้น |                                             | 30,377 |

ที่มา : ฝ่า<mark>ยข้อมูลสถิติและสารสนเทศ กองแผนง</mark>าน กรมการศา<mark>ส</mark>นา

ปัจจุบันจะเห็นว่าในแต่ละปีประเทศไทยมีวัดเกิดขึ้นเป็นจำนวนมากอันเป็นการแสดงให้เห็น ถึงการขยายตัวของชุมชนและความต้องการมีวัดในชุมชน ตามสถิติของฝ่ายข้อมูลสถิติและสารสนเทศ กรมการศาสนากระทรวงศึกษาธิการในปี พ.ศ.2542 นี้ ได้แสดงสถิติของวัดทั่วราชอาณาจักรไว้ดังนี้

ตารางที่ 2 แ**สดง**จำนวนวัดทั่<mark>วราชอา</mark>ณาจักร ปี 2542

| ประเภท                                                    | จำนวน (วัด) |
|-----------------------------------------------------------|-------------|
| วัดที่ได้รับพระราชวิสุงคามสีมา (พระอารามหลวงและวัดราษฎร์) | 18,829      |
| สำนักสงฆ์                                                 | 11,849      |
| วัดร้าง                                                   | 5,004       |
| รวม                                                       | 30,678      |

หมายเหตุ : ข้อมูล ณ วันที่ 1 มกราคม 2542



อย่างไรก็ตาม การที่บุคคลจะสร้างวัดให้ถูกต้องตามกฎหมายนั้นต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์ที่ กำหนดไว้ในกฎกระทรวง ฉบับที่ 3 (พ.ศ.2520) ออกตามความในพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2505 หมวด 3 ว่าด้วยการสร้างวัด ซึ่งมีหลักสำคัญว่าวัดที่จะสร้างขึ้นต้องประกอบด้วยหลักเกณฑ์ ดังนี้

- (1) สมควรเป็นที่พำนักของบรรพชิต
- (2) เป็นประโยชน์แก่ประชาชนที่ตั้งบ้านเรือนอยู่ในบริเวณใกล้เคียง และมีเหตุผลที่เชื่อได้ว่า เมื่อตั้งวัดขึ้นแล้วจะได้รับการบำรุงส่<mark>งเสริมจากประชาชน</mark>
- (3) ตั้งอยู่ห่างจากวัดในคณะสงฆ์เดียวกันไม่น้อยกว่า 2 กิโลเมตร เว้นแต่จะมีเหตุจำเป็น ให้บุคคลผู้มีความประสงค์จะสร้างวัดยื่นคำขอต่อนายอำเภอแห่งท้องที่ที่จะสร้างวัดนั้น พร้อมด้วยรายการและเอกสาร ดังต่อไปนี้
- (1) หนัง<mark>สือสำคัญแสดงกรรมสิทธิ์หรื</mark>อสิทธิครอบคร<mark>องที่ดินที่เจ้าของ</mark>กรรมสิทธิ์หรือผู้มีสิทธิ ครอบ<mark>ค</mark>รองจะยกใ<mark>ห้สร้างวัด และที่ดินนั้นต้องมีต้องมีเนื้อที่ไม่น้อยกว่าหนึ่งไร</mark>
- (2) <mark>หนังสือสัญญาที่เจ้าของกรรมสิทธิ์หรือผู้มีสิทธิครอบคร</mark>องที่ดินตา<mark>ม</mark>กฎหมายทำกับนาย อำเภอและเจ้าพนักงานที่ดินอำเภ<mark>อ แสดงความจำน</mark>งจะให้ที่ดินดังกล่า<mark>ว</mark>ใน (1) เพื่<mark>อ</mark>สร้างวัด
- (3) <mark>จำนวนเงินและสัมภาระที่จะใช้ในการสร้างวัดในระยะเริ่มแ</mark>รกต้องมีมู<mark>ลค่</mark>ารวมกันไม่น้อยกว่า 50,000 บาท
- (4) แผนที่แสดงเขตที่จะตั้งวัด ประกอบด้วยเขตติดต่อข้างเคียงและระยะทางระหว่างวัดที่ จะสร้างขึ้นกับวัดอื่นในระยะ 2 กิโลเมตรโดยรอบ และให้แสดงแผนผังสิ่งก่อสร้างของวัดตามความ เหมาะสมของสภาพที่ดิน

เมื่อนายอำเภอใด้รับคำขออนุญาตสร้างวัดและพิจารณาเห็นสมควรแล้วให้เสนอเรื่องและ ความเห็นไปยังผู้ว่าราชการจังหวัด เมื่อผู้ว่าราชการจังหวัดพิจารณาเห็นสมควรแล้ว ให้เสนอเรื่องและ ความเห็นไปยังกรมการศาสนา เพื่อนำปรึกษาเจ้าคณะใหญ่ เมื่อกรมการศาสนาและเจ้าคณะใหญ่ พิจารณาเห็นสมควรแล้ว ให้นำกราบทูลสมเด็จพระสังฆราช เมื่อสมเด็จพระสังฆราชทรงเห็นชอบแล้ว ให้กรมการศาสนาออกหนังสืออนุญาตให้สร้างวัดได้ เมื่อปฏิบัติตามลำดับขั้นตอนดังกล่าวจนใด้รับ อนุญาตแล้ว ผู้ประสงค์จะสร้างวัดก็ควรดำเนินการก่อสร้างวัดให้ถูกต้องตามกฎหมายและพระธรรมวินัย พร้อมทั้งร่วมกันพัฒนาวัดให้เจริญก้าวหน้าสืบต่อไป

#### 2.2.5 การจัดระเบียบของวัด

หลังจากเจ้าชายสิทธัตณะตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระพุทธเจ้าและทรงประกาศ พระพุทธศาสนาให้เจริญแพร่หลายจนหยั่งรากลึกลงในสังคมชุมชนในขณะนั้น จนมีผู้ศรัทธาเลื่อมใส หันมายอมรับนับถือและอุทิสตนเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนากันเป็นจำนวนมากนับตั้งแต่ยาจกจัณฑาล ขนถึงกษัตริย์บุลคลเหล่านี้เมื่อเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาจะดำรงฐานะเป็นพระภิกษุสงฆ์เสมอกันหมด มิใด้มีการแบ่งแยกชนชั้นวรรณะ แม้ผู้ที่มิได้เข้ามาบวชแต่ดำเนินชีวิตตามหลักพุทธธรรมอันเป็นแบบ อย่างแห่งการดำเนินชีวิตอันประเสริฐนี้ ก็จะไม่ยึดติดอยู่กับระบบชนชั้นวรรณะอย่างงมงาย แต่จะยึด หลักธรรมาธิปใดยเป็นสิ่งสำคัญ อันเป็นเหตุผลให้บุลคลทุกชั้นวรรณะในสังคมสามารถอยู่ร่วมกันได้ อย่างสงบสุข นับเป็นการทำลายกำแพงแห่งวรรณะ หรือระบบชนชั้นในขณะนั้นลงได้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งอาจกล่าวได้ว่าเป็นจุดเริ่มต้นของการปฏิรูประบบสังคมให้ดำเนินไปตามหลักการแห่งพุทธธรรมโดย ยึดหลักธรรมาธิปใตยเป็นพื้นฐาน ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงสามารถสถาปนาหลักคำสอน ของพระองค์ให้หยังรากลึกและเจริญงอกงามอย่างมั่นคงลงในท่ามกลางสังคมซึ่งในขณะนั้นมีความแตก ต่างทางสังคมสูงได้อย่างเป็นผลสำเร็จยิ่งและด้วยพระวิริยาธิคุณอันบริสุทธิ์พระปัญญาธิคุณอันเฉียบแหลม พระมหากรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่ พระองค์ได้ทรงตั้งหลักสาสนาขึ้นโดยทรงอาสัยหลักใหญ่ ๆ 3 ประการ คือ

- (1) โดยการปฏิวัติ (Revolution) คือทรงประกาศลบล้าง เปลี่ยนแปลงของเก่าที่ทรงเห็น ว่าไม่ดีทั้งหมด เช่น ลัทธิการอ้อนวอนบวงสรวงพระเจ้า การบูชายัญ การถือชั้นวรรณะ การทรมานตน และการหมกมุ่นในกาม เป็นต้น การประกาศคัดค้านลัทธิเหล่านี้เท่ากับเป็นการปฏิวัติความเชื่อถือเดิม ของพวกพราหมณ์อย่างเด็ดขาด
- (2) โดยการปฏิรูป (Reformation) ทรงดัดแปลงของเก่าให้เข้ากับของใหม่ และของใหม่ ให้เข้ากับของเก่าได้ คือไม่ทรงปฏิเสธหรือขอมรับเลยทีเดียว เป็นแต่เพียงทรงนำมาดัดแปลงแก้ใจให้ดี ยิ่งขึ้น เช่น พวกพราหมณ์เห็นว่า พราหมณ์เป็นผู้ประเสริฐได้เพราะยึดมั่นอยู่ในคุณธรรมของพราหมณ์ พวกพราหมณ์ถือว่า พระพรหมเป็นผู้สร้างโลก จึงให้ความเคารพนับถือมาก พระพุทธองค์ตรัสว่า พรหมเป็นสิ่งประเสริฐ แต่ว่าพรหมในคำสอนของพระพุทธองค์ ได้แก่ พรหมวิหาร 4
- (3) **ทรงตั้งหลักขึ้นใหม่** คือทรงบัญญัติสิ่งที่ไม่เคยมีมาก่อนขึ้นใหม่ เช่น หลักอริยสัจ 4, หลักปฏิจจสมุปบาท ซึ่งไม่มีอยู่ในสมัยนั้น แต่พระพุทธองค์ทรงตั้งขึ้นใหม่ บัญญัติใหม่ ซึ่งเท่ากับว่า เป็นการท้าทายคำสอนเดิมในสมัยนั้น

อีกอย่างหนึ่ง พระพุทธองค์ใด้ทรงวางหลักคำสอนไว้เป็น 3 ขั้นดังนี้ คือ

- (1) ปริยัติ ได้แก่ การศึกษาเล่าเรียนให้เกิดความรู้ความเข้าใจในคำสอน
- (2) ปฏิบัติ ได้แก่ การปฏิบัติตามคำสั่งสอนที่ได้เรียนมานั้น
- (3) ปฏิเวธ ได้แก่ การเข้าถึงผลหรือการเสวยผลที่เกิดขึ้นจากการศึกษาและการปฏิบัติ ซึ่ง พอจะเทียบได้ดังนี้

<sup>1</sup> จันฑาล ได้แก่ บุคคลที่ถือกำเนิดจากบิดามารดา ซึ่งเป็นคนต่างวรรณะกัน เช่น ศูทรกับพราหมณ์แต่งงานกัน บุครธิดาที่กำเนิดมา จะถูกเรียกว่า จัณฑาล

<sup>2</sup> ดูรายละเอียดเกี่ยวกับวรรณะใน พระอุดรคณาธิการ (ชวินทร์ สระคำ), "ประวัติศาสตร์พุทธศาสนาในอินเดีย". โรงพิมพ์การศาสนา, 2506 หน้า 35-38.

ปริยัติ เปรียบเหมือนแผนที่ชี้ทางให้ไปหาขุมทรัพย์ว่าจะต้องเดินไปอย่างไร ทางไหนจึงจะถูก ปฏิบัติ เปรียบเหมือนการออกเดินทางเพื่อค้นหาขุมทรัพย์ตามแผนที่ที่แสดงไว้

ปฏิเวธ เปรียบเหมือนการเดินทางถึงขุมทรัพย์และได้รับทรัพย์นั้น (พระอุดรคณาธิการ (ชวินทร์ สระคำ), 2506:198 - 200)

เมื่อพระพุทธศาสนาเจริญแพร่หลายเป็นที่ยอมรับนับถือ เคารพ ศรัทธาของมหาชน มีผู้เข้า มาบวชเป็นพระภิกษุสงฆ์สามเณรเป็นจำนวนมากจนเกิดเป็นสังคมสงฆ์และวัดขึ้น ในระยะเริ่มต้นของ การเกิดวัดขึ้นในพระพุทธศาสนานั้น รูปแบบของวัดไม่มีความสลับซับซ้อน ไม่มีสิ่งก่อสร้างที่ใหญ่โด วัดส่วนมากจะเป็นสวนป่าที่สงบ ร่มรื่น ไม่อีกทึกครึกโครม มีความกลมกลืนกับสภาพแวดล้อมและ สามารถคงความเป็นธรรมชาติของระบบนิเวศได้เป็นอย่างดี จึงเป็นสถานที่สัปปายะ มีความเหมาะสม และเป็นพลังเกื้อหนุนต่อการบำเพ็ญสมณธรรมให้ก้าวหน้าโดยเร็วได้เป็นอย่างมีประสิทธิภาพ !

อย่างไรก็ตามในระยะแรกของการเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้น เนื่องจากพระสงฆ์สาวกยังมี จำนวนน้อยและท่านเหล่านั้นล้วนเป็นผู้ที่หาอาสวะมิได้แล้ว ปัญหาต่าง ๆ จึงมีไม่มาก ต่อมาเมื่อมีวัด เกิดขึ้นและมีพระภิกษุสงฆ์จำนวนมากขึ้นตามลำดับ พระพุทธเจ้าจึงได้ทรงบัญญัติให้พระภิกษุสงฆ์จำ พรรษาอยู่ประจำที่ตลอดสามเดือนในฤดูฝน เมื่อมีการอยู่รวมกันเป็นหมู่เป็นคณะเกิดขึ้น ประกอบกับ พระภิกษุสงฆ์ก็มีทั้งที่เป็นพระอริยบุคคลและปุลุชน ปัญหาต่าง ๆ จึงเกิดขึ้นมากมาย ระเบียบวินัยก็ เริ่มหย่อนยาน ความสลับซับซ้อน ความขาดระเบียบก็เริ่มปรากฏขึ้นเรื่อย ๆ จึงต้องมีการจัดการเกิดขึ้น เพื่อให้สภาพความเป็นอยู่ภายในวัดและการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อย ง่ายต่อการบริหารและเป็นที่เลื่อมใสศรัทธาของพุทธศาสนิกชนและประชาชนโดยทั่วไป

## 2.2.5.1 การจัดระเบียบของวัดในสมัยพุทธกาล

เนื่องจากปัญหาหรือความไม่เป็นระเบียบเรียบร้อย ความพลาดพลั้ง ความเสื่อมโทรมและความ หละหลวมย่อหย่อนต่อพระธรรมวินัยไม่ว่าจะโดยสาเหตุใด ๆ ก็ตามย่อมจะมีปรากฏให้เห็นได้ในทุกยุคสมัย จะมีความรุนแรงหรือมากน้อยแค่ไหนนั้นย่อมขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยในยุคสมัยนั้น ๆ แม้ในสมัยพุทธกาล เองก็เช่นกัน ดังนั้นเมื่อมีปัญหาในกรณีต่าง ๆ เกิดขึ้นพระพุทธเจ้าก็จะทรงเรียกประชุมสงฆ์ สอบสวน ถึงมูลเหตุที่แน่ชัดและผู้ที่ก่อปัญหาก็ยอมรับด้วยดีในความผิดที่ตนกระทำแล้วพระองค์ก็จะทรงบัญญัติ พระวินัยในท่ามกลางหมู่พระสงฆ์สาวกเป็นกรณี ๆ ไป พระวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติทั้งหมดจะ เป็นธรรมนูญในการปกครองของพระสงฆ์ต่อไป

การที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติพระธรรมวินัยขึ้นนั้นก็เพื่อประโยชน์แก่พุทธศาสนา ประชาชน

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดเกี่ยวกับลักษณะของวัดที่ปรากฏในพระไตรปิฏก ในบทที่ 4 ของงานวิจัยนี้, หน้า 25-26 niversity

และความเป็นระเบียบเรียบร้อยของวัดและพระสงฆ์ ดังจะเห็นได้จากอานิสงส์ของการบัญญัติพระวินัย 10 ประการ<sup>เ</sup> ดังนี้

- ก. ว่าด้วยประโยชน์แก่สงฆ์หรือส่วนรวม
- 1) สงฺฆสุฎจุตาย เพื่อความรับว่าดีแห่งสงฆ์ คือ เพื่อความเรียบร้อยดีงามแห่งสงฆ์ ซึ่งได้ ทรงชี้แจงให้มองเห็นคุณโทษแห่งความประพฤตินั้นๆ ชัดเจนแล้วจึงทรงบัญญัติสิกขาบทขึ้นไว้โดย ความเห็นชอบร่วมกัน
  - 2) สงุ**มผ**าสุดาย เพื่อความผาสุขแห่งสงฆ์
  - ข. ว่าด้วยประโยชน์แก่บุคคล
- 3) ทุ**มมงุกูน์ ปุคฺคลาน์ นิคฺคหาย เพื่อข่มบุคคลผู้เก้อ**ยาก คือ เพื่<mark>อกำ</mark>ราบคนผู้ด้าน ประพฤติ ทราม
  - 4) เ<mark>ปสลาน ภิกุขูน ผาสุวิหาราย เพื่</mark>อความอยู่ผาสุกแห่<mark>งเห</mark>ล่าภิกษุผู้<mark>มีศ</mark>ิลดึงาม
  - ก. <mark>ว่าด้วยประโยชน์แก่ความบริสุทธิ์</mark> หรือแก่ชีวิต ทั้ง<mark>ทา</mark>งกายและ<mark>ท</mark>างใจ
- 5) **ท**ิฎจธมฺมิกานํ อา<mark>สวานํ สํวราย เพื่อ</mark>ปิดกั้นอาสวะทั้งห<mark>ล</mark>ายอั<mark>นจะ</mark>บั<mark>งเ</mark>กิดในปัจจุบัน คือ เพื่<mark>อร</mark>ะวังปิดทา<mark>งความเสื่อมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร</mark>้อน ที่จะมีในปั<mark>จ</mark>จุบัน
- 6) สมุปรายิกาน อาสวาน ปฏิฆาตาย เพื่อบำบัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต คือ เพื่อแก้ไขมิให้เกิดความเสื่อมเสีย ความทุกข์ความเดือดร้อน ที่จะมีมาในภายหน้าหรือภพหน้า
  - ง. ว่าด้วยป<mark>ระโยชน์แก่ปร<mark>ะชาชน</mark></mark>
  - 7) อปุปสนุนาน ปสาทาย เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส
  - 8) ปสนุนาน ภิยุโยภาวาย เพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว
  - 9) สทุธมุมฏูจิติยา เพื่อความตั้งมั่นแท่งสัทธรรม
- 10) วินยานุคุคหาย เพื่ออนุเคราะห์วินัย คือ ทำให้มีบทบัญญัติสำหรับใช้เป็นหลักเกณฑ์จัด ระเบียบของหมู่ สนับสนุนความมีวินัยให้หนักแน่นมั่นคงยิ่งขึ้น (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโด), 2535:287-288)

ในสมัยพุทธกาลนั้นแม้จะมีพระสงฆ์หมู่ใหญ่เกิดขึ้นและมีวัดต่างๆ เกิดขึ้นจำนวนมากก็ตาม แต่ก็มิได้มีพุทธบัญญัติให้พระสงฆ์ต้องอยู่ประจำหรือสังกัดวัดใดวัดหนึ่งโดยเฉพาะ เพียงแต่พระองค์ ทรงบัญญัติให้พระสงฆ์ต้องเข้าอยู่จำพรรษา ณ วัดใดวัดหนึ่งหรือที่ใดที่หนึ่งอันมิขัดต่อพระธรรมวินัย เท่านั้น² ต่อเมื่อออกพรรษาแล้วพระสงฆ์ต่างก็ออกจาริกไปบำเพ็ญสมณธรรมในป่า ในดง ตามโคนต้นไม้ ภูเขา ซอกเขา ถ้ำ ป่าช้า กลางแจ้ง เป็นต้น หรือจาริกไปสั่งสอนประชาชนยังสถานที่ต่างๆ ตามอัธยาศัย

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดใน วิ.ม.ป. 1/20/26 : องุ.ฑสก. 24/31/73

<sup>2</sup> สถานที่ ที่พระพุทธเจ้าไม่ทรงอนุญาดให้พระสงณ์จำพรรษามี 6 อย่าง คือ โพรงไม้, ค่าคบไม้, ที่แจ้ง, ในร่ม, คุ่ม โปรดดูราย ละเอียดใน วิ.มหา. 4/218-221/249-250

จะเห็นได้ว่าในสมัยนั้นพระสงฆ์คงอยู่ประจำวัดเฉพาะในฤดูฝนเท่านั้นหรืออาศัยวัดเป็นสถานที่พักใน การเดินทาง มิได้อยู่ประจำทีเดียว (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2539:16) ดังนั้นจะเห็นได้ว่า วัดแต่ละวัดจะมีหมู่คณะพระสงฆ์หมุนเวียนเปลี่ยนกันมาพักอาศัยอยู่เป็นระยะ ๆ หากพระสงฆ์หมู่ใด รูปใดที่ยังเป็นปุถุชนอยู่ เมื่ออยู่ประจำนานๆ เข้าอาจเกิดความรู้สึกติดที่อยู่ ผูกพันที่อยู่และมีความรู้สึก ว่าตนเป็นเจ้าของหรือเจ้าวัดนั้นๆ ได้ อันจะเป็นเหตุให้เกิดอาวาสปลิโพธิคือความกังวลในอาวาส และ อาวาสมัจฉริยะ คือความตระหนี่ในอาวาสหรือวัดที่อยู่อาศัยได้ แต่ปัจจุบันนี้สภาพสังคมและ สถานการณ์ต่างๆ เปลี่ยนแปลงไปมาก จำเป็นที่พระภิกษุสงฆ์จะต้องอยู่สังกัดวัดใดวัดหนึ่ง ตามแจ้ง ความของกระทรวงธรรมการ ลงวันที่ 29 สิงหาคม รัตนโกสินทร์ศก 130 (พ.ศ.2454) ซึ่งกำหนดว่า "ภิกษุสา<mark>มเ</mark>ณรทั้งปวงต้อ<mark>งมีสังกัดว่าอยู่วัดใหน ถ้าไม่มีสังกัดจัดว่</mark>าเป็นพระจรจ<mark>ัด" และในพระราชบัญญัติ</mark> คณะส<mark>งฆ์ พ.ศ.2505² และพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2) พ.ศ.2535³ มี</mark>ข้อความซึ่งกำหนดว่า "เมื่<mark>อพ</mark>ระภิกษุรูป<mark>ใด</mark>ต้องด้วยกรณีข้อใด<mark>ข้อหนึ่งดั</mark>งต่อไปนี้ คือ

- 1) ต้องคำวินิจฉัยตามมาตรา 25 ให้รับนิคหกรรมไม่ถึงให้<mark>สึก</mark> แต่ไม่ยอ<mark>ม</mark>รับนิคหกรรมนั้น
- 2) <mark>ปร</mark>ะพฤติล่วงละเ<mark>มิดพระธรรมวินัยเป็น</mark>อาจิณ
- 3) ใ<mark>ม่</mark>สังกัดอยู่ในวั<mark>ดใดวั</mark>ดหนึ่<mark>ง</mark>
- 4) ใม่<mark>มีวั</mark>ดเป็นที่อยู่<mark>เป็นหลักแห</mark>ล่ง

<mark>ให้พระภิกษุรูปนั้นสละสมณเพศตามหลักเกณฑ์และวิธี</mark>การที่<mark>กำหนดใ</mark>นกฎมหาเถรสมาคม พระภิกษ<mark>ุผู้ต้องคำวินิจฉัยให้สละสมณเพศตามวรรคสองต้องสึกภายในสา</mark>มวั<mark>น</mark>นับแต่วันที่ได้รับทราบคำ วินิจฉัยนั้น" ดังนั้นพระภิกษุจึง<mark>ต้องมีสังกัดอยู่ในวัดใ</mark>ดวัดหนึ่งหรือมี<mark>วัด</mark>เป็นที่อยู่เป็นหลักแหล่ง มิ ฉะนั้นจะมีความผ<mark>ิดและใด้รับโทษตามบทบัญญัติแห่งพระราชบัญญัติ</mark>ดังกล่าว การมีข้อกำหนดหรือ บทบัญญัติเช่นนี้ก็เพื่อให้<mark>สอดคล้องและเหมาะสมกับ</mark>สภาพการณ์ของสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป เจตนารมณ์ที่สำคัญประการหนึ่งก็คือเพื่อให้การคณะสงฆ์เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อยดีงาม เป็นที่ เลื่อมใสศรัทธาของประชาชนสืบไป

กล่าวถึงการเข้าพรรษาหรือการอยู่ประจำที่และการออกจาริกไปในที่ต่างๆ นั้น ในอดีตแม้ พระพุทธเจ้าเองก็ได้ทรงจำพรรษาและเมื่อออกพรรษาแล้วก็มักเสด็จจาริกไปในที่ต่างๆ เพื่อเผยแผ่ พุทธศาสนาโปรดเหล่าเวในยสัตว์ซึ่งแสดงว่าทรงสนับสนุนให้พระภิกษุสงฆ์จำพรรษาด้วยและออกจาริกด้วย เพราะการจาริกไปในที่ต่างๆ นั้นย่อมทำประโยชน์ให้แก่สังคมชุมชนใด้มากกว่า ดังจะเห็นได้จากพระ โอวาทที่ทรงประทานแก่พระสาวกในคราวที่ส่งใปประกาศพระพุทธศาสนาเป็นครั้งแรก⁴ การออกจาริกไป

<sup>1</sup> ประมวลพระนิพนธ์ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมวชิรญาณวโรรส, การคณะสงฆ์, 2514 หน้า 60.

<sup>2</sup> ดู มาตรา 27, 29 แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2505 (ประกาศในราชกิจจานุเบกษา เล่ม 79 ตอนที่ 115 วันที่ 31 ธันวาคม 2505)

 <sup>3</sup> ดู มาตรา 11 แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2) พ.ศ.2535 (ประกาศในราชกิจจานุเบกษา เล่ม 109 ตอนที่ 16 วันที่ 4 มีนาคม 2535)
 4 ดูใจความของพระโอวาทในหน้า 3 ของงานวิจัยนี้

ในที่ด่าง ๆนั้นทำให้พระภิกษุสงฆ์ได้มองเห็นสภาพที่แท้จริงหรือปัญหาที่เกิดขึ้นได้อย่างชัดเจนและใกล้ชิด สามารถหาวิธีการมาแก้ไขปัญหาหรือวิธีการเผยแผ่ที่เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมนั้น ๆ ซึ่งทำให้การ เผยแผ่ประสบความสำเร็จได้ดีกว่า และยังแสดงให้เห็นถึงความอดทน ความเมตตากรุณา ความเสีย สละที่พระภิกษุสงฆ์มีให้ต่อสังคม ชุมชน อีกทั้งยังเป็นการละความยึดมั่นถือมั่นในสถานที่อยู่อาศัย เพราะการมีที่อยู่อาศัยประจำนั้นย่อมเกิดความรู้สึกเป็นเจ้าของในที่อยู่อาศัยและสิ่งของต่าง ๆ ที่ต้อง สะสมไว้ใช้ อันเป็นสาเหตุหนึ่งที่ทำให้เกิดอหังการมมังการดังกล่าวแล้ว ซึ่งเป็นอุปสรรคต่อการปฏิบัติธรรม การจาริกจึงเป็นการฝึกปฏิบัติให้ละวางกิเลสโดยไม่รู้ตัว แต่การจาริกนี้ก็ใช่ว่าจะมีแต่คุณประโยชน์เพียง อย่างเดียวพระพุทธเจ้ายังได้แสดงถึงโทษของการจาริกไว้เช่นกัน ดังปรากฏในพระไตรปิฎกดังนี้

- 1) ย่อมไม่ได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง
- 2) ไม่เข้าใจชัดสิ่งที่ได้ฟังแล้ว
- 3) ไม่<mark>แ</mark>กล้วกล้าในสิ่งที่ได้พั<mark>งแล้วบ</mark>างประการ
- 4) ใต้รับโรคเรื้อรังอย่างหนัก
- 5) ไม่มีมิตร
- 6) <mark>ไม่</mark>ได้บรรลุคุณว<mark>ิเศษที่ยังไม่ได้บ</mark>รรลุ
- 7) เสื่<mark>อ</mark>มจากคุณวิเศษที่ใค้บรรลุแล้ว
- 8) ย่อม<mark>ไม่แกล้วกล้าด้วยคุณวิเศษที่บรรล</mark>ุแล้วบางปร<mark>ะ</mark>การ

เนื่องจากการจาริกไปเรื่อยๆ นั้นย่อมจะไม่มีโอกาสได้ฟังธรรมเทศนาจากพระภิกษุสงฆ์ผู้ได้
บรรลุคุณธรรมชั้นสูงแล้ว หรือเมื่อเกิดข้อเคลือบแคลงสงสัยขึ้นก็ไม่มีโอกาสได้ได่ถาม พระภิกษุสงฆ์ที่มี
ความรู้ ความเชี่ยวชาญในเรื่องนั้นๆ จึงไม่เชี่ยวชาญในสิ่งที่ได้เคยฟังและพลอยทำให้การบรรลุคุณ
ธรรมชั้นสูงเป็นไปได้ยากหรือบรรลุคุณพิเศษบางอย่างแล้วก็สามารถเสื่อมได้ อันเนื่องมาจากสภาพ
แวดล้อมที่ไม่เหมาะสม บางครั้งการจาริกไปเรื่อยๆ อาจทำให้เพลิดเพลินจนปล่อยปละละเลยต่อการ
ปฏิบัติธรรม เป็นต้นได้ ส่วนคุณประโยชน์หรืออานิสงส์ของการจาริกนั้นพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้
โดยนัยตรงกันข้ามกับโทษของการจาริก

การอยู่อาศัยประจำที่นั้นก็มีทั้งคุณและโทษเช่นเดียวกับการจาริก ซึ่งโทษของการอยู่อาศัยตาม ที่แสดงไว้ในพระไตรปิฎกนั้น ดังนี้คือ

- 1) ทำให้ตระหนี่ที่อยู่
- 2) ตระหนี่ตระกูล
- 3) ตระหนี่ลาภ
- 4) ตระหนึ่วรรณะ

า ดูรายละเอียดใน องุ. ปญจก. 22/221-222/264 pyright by Mahidol University

- 5) ตระหนี่ธรรม
- 6) มีการสะสมสิ่งของมาก
- 7) มีกิจมาก ทำให้ไม่ฉลาดในกิจที่จะต้องทำ
- 8) เกิดการคลุกคลีกับคฤหัสถ์ ซึ่งอาจก่อให้เกิดเรื่องที่ไม่สมควรขึ้นมาได้
- 9) เกิดความห่วงใยในที่อยู่อาศัยไม่สามารถจะหลีกไปได้

ส่วนคุณของการ<mark>อยู่อาศัยนั้นพระพุทธเจ้าได้แสดงไว้โ</mark>ดยนัยตรงกันข้ามกับโทษของการอยู่อาศัย<sup>1</sup> ทั้งการจาริกและการอยู่อาศัยประจำต่างก็มีทั้งคุณและโทษ ทั้งข้อดีและข้อเสีย ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ทรง แสดงไว้ทั้ง 2 ส่วน ดังนั้นพระสงฆ์จะต้องไม่ปฏิบัติในสิ่งหนึ่งสิ่งใดจนเกินขอบเขตแต่ควรให้สมดุลย์ กันเพื่อความก้<mark>าวหน้าในการปฏิบัติธรรม เพื่อประโยชน์ทั้งต่อตัวพระสงฆ์เอง</mark>และต่อชุมชน เพราะ ฉะนั้น<mark>การมีวัดอยู่อาศัยก็เพื่อป้องกันสัมผัสอันเกิดจากเหลือบ ยุง ลม แดด และสั</mark>ตว์ร้ายต่างๆ เป็นต้น ซึ่งจ<mark>ะ</mark>เป็นตัวขัด<mark>ขวางการปฏิบัติธรรมข<mark>องพระส</mark>งฆ์และใช้เป็นที่อยู่ที่พระสงฆ์ใช้<mark>เป</mark>็นที่ปฏิบัติหน้าที่ ๆ</mark> ตน<mark>มื</mark>อยู่ด้วยคว<mark>าม</mark>รับผิดชอบ (วัน<mark>ดี ยงชูยศ, 2529</mark>:9-13)

้เพื่อ<mark>ให้มองเห็นภาพที่ชัดเจนยิ่งขึ้นจะได้ก</mark>ล่าวถึงวัดที่สำคัญ<mark>ๆ บาง</mark>วัดใ<mark>น</mark>สมัยพุทธกาลพอ เป็<mark>นต</mark>ัวอย่างโด<mark>ยสังเขปดั</mark>งนี้

## วัดเว<mark>พุวัน หรือเวพุวนาราม</mark>

<mark>วัดเวพุวันนั้น เดิมเป็นพระราชอุทยานของพ</mark>ระเจ้าพิมพิ<mark>สา</mark>รใน<mark>ดำน</mark>านบา<mark>ง</mark>แห่งแสดงว่ามี 2 ตอน ตอนหนึ่<mark>งเรียกว่า "กลันทกนิวาปะ" คือเป็นที่ให้เหยื่อแก่กระแ</mark>ด ต<mark>อนนี้พระเจ้า</mark>พิมพิสารถวายให้เป็น อารามแด่พระพุทธเจ้าและพระสาวก ส่วน<mark>อีกตอนหนึ่ง</mark>เรียกว่า "โมรนิวาป<mark>ะ"</mark> คือเป็นที่ให้เหยื่อแก่นกยูง พระเจ้าพิมพิสารใด้อนุญาตให้เป็นที่อยู่ของพวกปริพาชก ซึ่งเป็นนักบวชพวกหนึ่ง นี้ก็แสดงว่าพระเจ้า พิมพิสารได้ทรงเป็นศาสนูปถัมภ์ของทุกๆ ลัทธิ ถึงไม่ทรงนับถือแต่ก็ไม่ทรงเบียดเบียน (สมเด็จพระ ญาณสังวร, 2537:51) วัดเวฬุวันมีสภาพเป็นสวนป่าใผ่ สงบร่มรื่น ตั้งอยู่ที่เมืองราชคฤห์ แคว้นมคธ พระเจ้าพิมพิสารได้ถวายไว้เป็นวัดแห่งแรกในพุทธศาสนา ตามหลักฐานนั้นไม่ปรากฏว่ามีอาคารสิ่ง ก่อสร้างที่พักอาศัยแต่อย่างใด แต่สมเด็จพระญาณสังวร² (2537:87) ได้ทรงตั้งข้อสังเกตไว้ว่า "พระ ราชอุทยานเวฬุวันซึ่งเป็นสวนหลวงนั้นน่าจะต้องมีที่พักอยู่บ้าง แต่ก็ใม่ได้แสดงไว้ชัด แต่จะต้องมี ต้นไม้มากเป็นแน่นอน เหมือนอย่างที่เรียกว่าสวนในบัดนี้" อย่างไรก็ตามแม้ในชั้นต้นยังไม่ใด้กล่าวถึง เรื่องเสนาสนะคือกุฏิ วิหาร หรือที่พักอาศัย แต่ในเสนาสนขันธกะ (วิ.จุลฺ. 7/85/198-302) ได้กล่าว ถึงสิ่งเหล่านี้ไว้ดังนี้

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดใน องุ. ปญจก. 22/221-222/264-266

<sup>2</sup> สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวทุฒโน) ทรงคำรงคำแหน่งสมเด็จพระสังฆราชสกลมหาสังฆปรินายกฯ องค์พระประมุขแห่งคณะสงฆ์ไทย

เช้าวันหนึ่ง เศรษฐีกรุงราชคฤห์ใด้ออกไปเห็นพระภิกษุเวลาเช้าตรู่ กำลังออกกันมาจากป่าบ้าง โคนไม้บ้าง ภูเขาบ้าง ซอกเขาบ้าง ถ้ำบ้าง ป่าช้าบ้าง สุมทุมพุ่มไม้บ้าง ที่แจ้งบ้าง ลอมฟางบ้าง และ ภิกษุเหล่านั้นต่างก็พากันสำรวมเป็นอย่างดี เศรษฐีกรุงราชคฤห์มีความยินดี เลื่อมใส จึงได้กล่าวว่าพระ ภิกษุจะรับวิหารที่จะสร้างถวายหรือไม่ พระก็ตอบว่าจะกราบทูลพระพุทธเจ้าก่อน แล้วก็มา กราบทูล พระองค์ก็ทรงอนุญาดให้รับเสนาสนะ คือที่นอนที่นั่ง ที่ระบุไว้ในบาลี 5 ชนิด ได้แก่ วิหาร อันหมาย ถึงที่อยู่ เช่น กุฏิหรือกระท่อม <mark>อัพฒโยคะ อันหมายถึงที่อ</mark>ยู่ที่บังครึ่งหนึ่ง เปิดให้โปร่งไว้ครึ่งหนึ่ง ปราสาท อันหมายถึงเรือนชั้น หัมมิยะ อันหมายถึงที่อยู่ที่มีหลังคาตัด คูหา อันหมายถึงถ้ำ เป็นถ้ำอิฐที่สร้างขึ้น หรือว่าถ้ำภูเขา หรือถ้ำที่พอกขึ้นด้วยดินอย่างใดอย่างหนึ่ง พระภิกษุก็ไปแจ้งให้แก่เศรษฐีกรุงราชคฤห์ เศรษฐีจึงใ<mark>ห้สร้างวิหารขึ้น 60 หลังในวันเดียว ซึ่งท่านสันนิษฐานว่าคงจะเป็น</mark>กระท่อมเล็กๆ พอเป็นที่ ื้อยู่อาศั<mark>ยของภิกษุรูปหนึ่ง ๆ จึงสร้างได้รวดเร็ว</mark> ถ้าไม่สร้างเป็นกร<mark>ะท่อ</mark>มเล็ก ๆ อย่<mark>าง</mark>นั้นก็อาจจะเสร็จไม่ทัน ครั้น<mark>แล้</mark>วก็มาเฝ้า<mark>พระพุทธเจ้า เชิญเสด็จพระพุทธเจ้าพร้อมด้วยพระ</mark>ภิกษุสงฆ์<mark>ให้</mark>ใปเสวยและไปฉันที่ บ้าน<mark>ข</mark>องตนในวั<mark>นรุ่งขึ้น วันรุ่งขึ้นพระพุทธเจ้ากับพระภิกษุสงฆ์ก็ไปที่</mark>บ้านของเ<mark>ศ</mark>รษฐีๆ ก็อังคาสคือ ็ถวา<mark>ยอาหารแด่พระพุทธเจ้าและภิกษุสงฆ์ และกรา</mark>บทูลถามว่าจะปฏ<mark>ิบั</mark>ติอย่<mark>าง</mark>ไรใ<mark>นวิ</mark>หาร 60 หลังนั้น พระ<mark>พุ</mark>ทธเจ้าตร<mark>ัสว่าให้ประดิษฐานไว้เพื่อสงฆ์ที่มาจาก</mark>ทิศทั้ง 4 (สม<mark>เ</mark>ด็จพระญ<mark>าณ</mark>สังวร, 2537:88) ครั้นม<mark>ีพุ</mark>ทธานุญา<mark>ดให้พระภิกษุสงฆ์อยู่ในวิหารแล้วก็ยัง</mark>ทรงอนุญาตเ<mark>ครื่</mark>องใช้และอุ<mark>ป</mark>กรณ์ต่าง ๆ เช่น เดียง ์ ตั้ง ม้าน<mark>ั่ง ฟูก หมอน หอฉัน ท่อระบายน้ำ โรงไฟ เป็นต้น (กรมวิชา</mark>การ ก<mark>ระ</mark>ทรว<mark>ง</mark>ศึกษาธิการ, 2539:12)

#### วัดเชตวันมหาวิหาร

วัดเชตวันมหาวิหารตั้งอยู่ที่เมืองสาวัตถี แควันโกสล อนาถปิณฑิกเสรษฐีเป็นผู้สร้าง โดยซื้อ อุทยานของเจ้าชายเชต และเจ้าชายเชตได้ขอร่วมทำบุญด้วยครึ่งหนึ่ง วัดนี้เป็นวัดใหญ่ที่สมบูรณ์แบบ คือมีอุทยานใหญ่ สร้างมหาวิหาร 7 ชั้น มีกำแพงและคูเป็นขอบเขต ภายในบริเวณปั่นเป็นสัดส่วน มี คันธกุฎีที่ประทับของพระพุทธเจ้า ที่จำพรรษาของพระภิกษุสงฆ์ ที่เจริญธรรม ที่จงกรม ที่สรงน้ำ หอ ฉันครบถ้วน ควรแก่สมณบริโภค ปัจจุบันนี้ยังมีซากตึกต่าง ๆ ปรากฏอยู่ วัดนี้พระพุทธเจ้าประทับนาน ที่สุดเป็นเวลาถึง 19 พรรษา แต่หาได้ประทับจำพรรษาตลอดปีไม่ แต่ละปีประทับเพียง 3 เดือนในฤดู ฝนเท่านั้น อีก 9 เดือน เสด็จไปแสดงธรรมในคามนิคมอื่น อนาถปิณฑิกเสรษฐีใช้จ่ายในการก่อสร้าง วัดนี้เป็นเงิน 45 โกฏิกหาปณะ¹

#### วัดบุพพาราม

วัดบุพพาราม ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกของวัดพระเชตวันมหาวิหาร ซึ่งอยู่ทางทิศตะวันออกของ

<sup>1</sup> ราชบัณฑิตยสถาน. สารานุกรมไทยฉลับราชบัณฑิตยสถาน เล่ม 10. กรุงเทพฯ, หน้า 6359. อ้างใน กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2537, หน้า 13

กรุงสาวัตถี แควันโกสล นางวิสาขา มหาอุบาสิกาเป็นผู้สร้าง วัดนี้สร้างเป็นตึก 2 ชั้น หลังคาเป็นกูฎาคาร (เรือนยอด) หรือเป็นยอดโดม มียอดโดม 60 ยอด ที่ยอดมีหม้อน้ำทำด้วยทองสีสุกดั้งอยู่ทุกยอด มีห้องชั้นละ 400 ห้อง รวมทั้งหลังเป็น 1,000 ห้อง จัดแบ่งเป็นส่วนๆ ส่วนหนึ่งเป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้า มี ท้องพระโรงเป็นที่ประชุมฟังธรรม มีที่พักกลางวัน กลางคืน ที่จงกรม ส่วนหนึ่งเป็นที่อยู่ของพระผู้ทรง อภิธรรม พระผู้ทรงพระวินัย พระผู้ทรงพระสูตร พระผู้เล่าเรียนคันถธุระ พระผู้เล่าเรียนวิบัสสนาธุระ ส่วนหนึ่งเป็นที่พักของพระอาคันดุกะ พร้อมด้วยญาติโยมที่ดิดตามมา ส่วนหนึ่งเป็นห้องพักพระภิกษุ อาพาธมีห้องหมอ ห้องพยาบาล ท้องยา ส่วนหนึ่งมีห้องพัสดุภัณฑ์ ส่วนหนึ่งมีห้องพักโยมวัดผู้ทำกิจของพระ มีวัจกุฏีทั้งเฉพาะและส่วนรวม รอบบริเวณมีต้นใม้ปลูกเป็นแถว มีทางเดิน มีสระน้ำสำหรับพระสรงน้ำ มีสระน้ำฉัน ค่าก่อสร้าง 9 โกฏิกหาปณะ ค่าฉลองอีก 9 โกฏิกหาปณะ รวมเป็น 18 โกฏิ พระพุทธเจ้า ประทับที่วัดบุพพารามนี้เป็นเวลา 6 พรรษา โดยทรงปฏิบัติเช่นเดียวกับวัดพระเชดวันมหาวิหาร เ

#### วัดน<mark>ิโค</mark>รธาราม

ดั้งอยู่ที่กรุงกบิลพัสดุ์ แคว้นสักกะ พระเจ้าสุทโธทนะ พระพุทธบิดาทรงถวายสวนของเจ้านิโครธ ให้เป็นสังฆาราม คือที่อยู่ของพระสงฆ์ ในคราวที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปกรุงกบิลพัสดุ์ พร้อมด้วยพระสงฆ์อีก 20,000 องค์ พระเจ้าสุทโธทนะทรงโปรดให้สร้างที่ถวายเป็นเอกเทศ เพื่อสะดวกในการต่างๆ ต้อง เลือกสถานที่ ๆ เหมาะแก่พระสงฆ์ ไม่ห่างบ้านนัก เพื่อมิให้มีเสียงรบกวนความสงบ สร้างเสนาสนะที่ ประทับของพระพุทธองค์ ที่พักของพระสงฆ์ที่เป็นพระเถระ มัชฌิมะ และนวกะ ตามควร สถานที่ รับรองแขกต่างเมืองที่ตามเสด็จ หอประชุมใหญ่ ที่จงกรม ที่พักกลางวัน ที่พักกลางคืน พระพุทธเจ้า ทรงจำพรรษาอยู่ที่วัดนิโครธาราม เพียงพรรษาเดียวเท่านั้น²

ตามที่ได้กล่าวถึงวัดต่าง ๆ ในสมัยพุทธกาลและจากการศึกษาหลักฐานข้อมูลจาก พระไดรปิฎก ทำให้มองเห็นว่าเราสามารถศึกษาการจัดระเบียบของวัดโดยมองผ่านสภาพวัดและการปกครองคณะ สงฆ์ภายในวัด องค์ประกอบที่สำคัญที่สุดของวัดในสมัยพุทธกาลคือ พระรัตนตรัย อันได้แก่ พระพุทธเจ้า ผู้ทรงเป็นพระธรรมราชาคือเป็นพระราชาโดยธรรม เป็นพระราชาแห่งธรรม เป็นผู้ค้นพบและ ประดิษฐานธรรม ทรงเป็นผู้ริเริ่มในการวางระเบียบแบบแผนต่าง ๆ บัญญัติวินัย ประกาศหลักธรรมคำ สอนต่าง ๆ ขึ้นไว้ให้ถือเป็นแบบ ต่อมาพระองค์ก็มองอำนาจให้พระสงฆ์ ปกครองกันเอง ในการที่สงฆ์ ปกครองกันเองนั้นก็ให้ถือพระธรรมวินัยเป็นศาสดา ไม่ทรงตั้งแม้แต่พระภิกษุที่จะเป็นผู้นำหรือหัวหน้า สงฆ์ ก่อนปรินิพพานพระองค์ก็ทรงมอบพระธรรมวินัยไว้ให้เป็นศาสดาแทนพระองค์ ข้อนี้เห็นได้จาก

<sup>1</sup> ราชบัณฑิตยสถาน. สารานุกรมไทยฉลับราชบัณฑิตยสถาน เล่ม 16. กรุงเทพฯ, หน้า 10461-10464. อ้างใน กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2537, หน้า 13-14

<sup>2</sup> ราชบัณฑิคบสถาน. สารานุกรมไทยฉลับราชบัณฑิตบสถาน เล่ม 15. กรุงเทพฯ, หน้า 9748-9749. อ้างใน กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2537, หน้า 15

หนา 15
3 ดูรายละเอียดใน มหาปรินิพพานสูตร ที่.น.10/67-93/78-104 ht by Mahidol University

คำสนทนาของวัสสการพราหมณ์กับพระอานนท์ คือหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ววัสสการ พราหมณ์ใปพบพระอานนท์เข้าจึงถามว่าก่อนปรินิพพานนั้นพระพุทธเจ้าใด้ทรงแต่งตั้งภิกษุรูปหนึ่งรูป ใดไว้เป็นที่พึ่งอาศัย เป็นแบบอย่างเป็นหลักให้ภิกษุทั้งหลายยึดถือปฏิบัติตามบ้างใหม พระอานนท์ ตอบว่าไม่มี วัสสการพราหมณ์จึงถามต่อว่าแล้วมีพระภิกษุสักรูปใหมที่พระเถระจำนวนมากด้วยกัน ร่วมใจกันดั้งไว้ให้เป็นหัวหน้าของภิกษุทั้งหลาย เมื่อได้รับคำตอบว่าไม่มี จึงถามต่อว่า เมื่อไม่มีบุคคลที่ เป็นที่พึ่งอาศัยเป็นหลักอย่างนี้แล้ว ภิกษุทั้งหลายจะได้อะไรเป็นเหตุแห่งการเป็นอยู่โดยสมัครสมาน สามัคคีโดยธรรมกันเล่า พระอานนท์ตอบว่าพระภิกษุทั้งหลายมีพระธรรมวินัยนั้นเองเป็นที่พึ่งอาศัย เป็นหลักประพฤติปฏิบัติในการอยู่ร่วมกัน

อย่างไรก็ตามแม้พระพุทธเจ้าและคณะสงฆ์จะมิได้ตั้งใครไว้ให้เป็นหัวหน้า เป็นผู้นำก็มิได้ หมายความว่าจะไม่มีพระภิกษุที่เป็นหลัก เป็นแบบอย่างเสียเลย เพราะพระพุทธเจ้าได้ตรัสหลักเอาไว้ว่า ถ้าพระภิกษุรูปใดก็ตามมีคุณสมบัติ 10 ประการ ก็ให้ภิกษุทั้งหลายยึดถือภิกษุรูปนั้นเป็นแนวประพฤติ ปฏิบัติได้ เชื่อพังคำได้ ถือว่าภิกษุรูปใดก็ตามที่ประกอบด้วยคุณสมบัติอย่างนั้น เป็นผู้ที่ควรแก่การ เคารพนับถือยึดเอาเป็นหลัก² เพราะฉะนั้นในคณะสงฆ์แบบเดิมจึงไม่มีเจ้าอาวาสเจ้าคณะอะไรต่อมิอะไร แต่มีพระอุปัชณาย์ อาจารย์ และระบบการถือนิสัยที่ปฏิบัติกันอย่างจริงจัง (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโด), 2532:30-34)

แม้วัดในสมัยพุทธกาลจะไม่มีการแค่งตั้งเจ้าอาวาส หรือเจ้าคณะปกครองค่างๆ แค่ภายใน วัดก็มีความเป็นอยู่อย่างเป็นระบบเพราะมีระเบียบแบบแผนที่ดี เช่น ระบบการถือนิสัย ที่พระภิกษุ เมื่ออุปสมบทแล้วต้องถือนิสัยอยู่ในสำนักของอุปัชณาย์ อาจารย์ เพื่อฝึกฝนอบรมคนเอง ได้ปรนนิบัติ อุปัชณาย์ อาจารย์ และเรียนรู้จากท่านจนกว่าจะครบ 5 พรรษา จึงจะพ้นจากการถือนิสัยเรียกว่า นิสัย มุตกะ ระเบียบการปฏิบัติตามหลักอุปัชณายวัตร อาจริยวัตร สัทธิวิหาริกวัตร อันเตวาสิกวัตร และ ระบบการเคารพกันตามพรรษาแห่งการบวชคือภิกษุผู้บวชใหม่ต้องเคารพผู้ปานกลางและผู้เถระตามลำดับ เป็นต้น ระบบค่างๆ เหล่านี้อาจเรียกว่าเป็นระบบความสัมพันธ์เชิงหน้าที่ก็ได้ เพราะเป็นระบบการ ปฏิบัติหน้าที่ต่อกันของผู้ที่มีความสัมพันธ์กันที่อยู่ในวัดเดียวกันและในฐานะเป็นอุปัชณาย์ อาจารย์ สัทธิวิหาริก อันเตวาสิก ของกันและกัน ซึ่งต้องปฏิบัติต่อกันโดยเอื้อเฟื้อโดยธรรมโดยวินัย นอกจาก ปฏิบัติหน้าที่ต่อบุคคลด้วยกันแล้วในด้านวัตถุสิ่งของและกิจกรรมต่างๆ ภายในวัต ก็มีธรรมเนียมการ ปฏิบัติและการแบ่งหน้าที่กันโดยอิงอาศัยพระธรรมวินัยเป็นหลัก เช่น การสมมติภิกษุให้เป็นเจ้าหน้าที่ ทำการสงฆ์ คือคณะสงฆ์ในวัดสมมติหรือแต่งตั้งพระภิกษุภายในวัตให้ทำหน้าที่ต่างๆ เกี่ยวกับกิจการ ของส่วนรวมในวัดซึ่งตามพระธรรมวินัยแบ่งไว้ 5 อย่างคือ

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดใน โคปกโมคคัลลานะสูตร, ม.อุ. 14/104-119/74/83

<sup>2</sup> เชิงอรรถเรื่องเดียวกัน, เพิ่งอ้าง. Copyright by Mahidol University

1) เจ้าอธิการแท่งจีวร ได้แก่ ภิกษุผู้มีหน้าที่เกี่ยวกับจีวร มี 3 อย่าง คือ

จ็วรปฏิกาหก ได้แก่ ผู้รับจิ๋วร จิ๋วรนิทหก ได้แก่ ผู้เก็บจิ๋วร

จีวรภาชก ใด้แก่ ผู้แจกจีวร .

2) เจ้าอธิการแห่งอาหาร ได้แก่ ภิกษุผู้มีหน้าที่เกี่ยวกับอาหารมี 4 อย่าง คือ

ภัตตุเทศก์ ได้แก่ ผู้แจกภัต

ยาคุภาชก ได้แก่ ผู้แจกยาคู

ผลภาชก ได้แก่ ผู้แจกผลไม้

ขังชภาชก ได้แก่ ผู้แจกของเคี้ยว

3) เจ้าอธิการแห่งเสนาสนะ คือภิกษุผู้มีหน้าที่เกี่ยวกับเสนาสนะ แยกเป็น 2 คือ เสนาสนะคาหาปก ได้แก่ ผู้แจกเสนาสนะให้ภิกษุถือ เสนาสนะปัญญาปก ได้แก่ ผู้แด่งตั้งเสนาสนะ

4) เจ้าอธิการแห่งอา<mark>ราม คือ ภิกษุผู้มีหน้าที่เกี่ยวกับงานวัด</mark> แบ่<mark>งเป็น 3</mark> คือ อารามิเปสก **ได้แก่ ผู้ใช้ค**นงานวัด

สามเณรเปสก ได้แก่ ผู้ใช้สามเณร

นวก<mark>ัมมิก ได้</mark>แก่ ผู้ดู<mark>แลนวกรรมหรื</mark>อกา<mark>รก่อสร้าง</mark>

5) เจ้าอธิการแห่งคลัง คือ ภิกษุผู้มีหน้าที่เกี่ยวกับคลังเก็บพัสดุของสงฆ์ มี 2 คือ ภัณฑาคาริก ได้แก่ ผู้รักษาคลังที่เก็บพัสดุของสงฆ์

อัปปมัดตวิสัชก ได้แก่ ผู้จ่ายของเล็กน้อยให้แก่ภิกษุทั้งหลาย

นอกจากนี้ภิกษุผู้ใ**ด้รับสมมติให้เป็นเจ้าหน้าที่ทำ**การสงฆ์นั้นจะต้องมีคุณธรรมอีก 5 ประการ ดังนี้ คือ

- (1) ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความชอบ
- (2) ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความเกลียดชัง
- (3) ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความงมงาย
- (4) ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความกลัว
- (5) เข้าใจในการทำหน้าที่อย่างนั้น (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส,

#### 2525:53-72)

จากการแบ่งหน้าที่ดังกล่าวได้ก่อให้เกิดผลที่ขยายติดตามมาหลายประการ เช่น มีการจัดสถาน ที่สำหรับเก็บเสบียงอาหารของวัดที่เรียกว่า กัปปิยภูมิ หรือ ครัววัด¹ เป็นดัน การแบ่งหน้าที่และกิจกรรม

<sup>1</sup> คูรายละเอียดใน พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุคฺโด). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2536, หน้า 10.

ต่างๆ เหล่านี้นอกจากจะเกี่ยวข้องกับบุคคลและวัตถุภายในวัดแล้วยังมีส่วนเกี่ยวโยงไปถึงบุคคลและ วัตถุภายนอกด้วย

ใ<mark>ด้กล่าวไว้ในเบื้องต้นว่าในสมัยพุทธกาลนั้นยังไม่มีการแต่งดั้งเจ้าอาวาสหรือเจ้าคณะ</mark> ปกครองต่างๆ เกิดขึ้น แต่อย่างไรก็ตามในพระไตรปิฎกคอมพิวเตอร์ (Budsir) ฉบับภาษาไทยปรากฏ คำว่า เจ้าอาวาสอยู่หลายแห่ง ซึ่งเป็นคำที่แปลมาจากภาษาบาลีว่า อาวาสิโก คำว่า อาวาสิโก นี้ตามศัพท์ แปลว่าภิกษุผู้อยู่ในอาวาส หรือภิกษุผู้เจ้าถิ่น ซึ่งหมายถึงภิกษุที่อยู่ในวัดนั้นๆ แต่จะแปลว่าเจ้าอาวาส ก็ได้ แต่แม้ว่าจะแปลเช่นนั้นก็มีความหมายเดียวกันนี้ ดังนั้นคำว่า เจ้าอาวาสที่ปรากฏในพระไตรปิฎก นั้นจึงหมาย<mark>ถึงภิกษุที่อยู่ในอาวาสหรือภิกษุผู้เจ้าถิ่นที่อาศัยอยู่ในวัดนั้นๆ ซึ่งแตกต่างจากเจ้าอาวาสใน</mark> ความหม<mark>ายปัจจุบัน ที่หมายถึงพระภิกษุที่ดำรงตำแหน่งทางก</mark>ารปกครองคณะสงฆ์ซึ่งได้รับแต่งตั้งโดย ถูกต้อ<mark>งตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ และกฎมหาเถรสมาคม² ดังนั้น เจ้าอาวาสที่ผู้วิจัยจะได้กล่าวถึงใน</mark> เรื่อ<mark>งคุ</mark>ณสมบัติแ<mark>ละ</mark>คุณธรรมของเจ้าอาว<mark>าสตา</mark>มที่ปรากฏในพระไตรปิ<mark>ฏ</mark>กต่อไปนี้จึงให้หมายถึงเจ้าอาวาส ใน<mark>ความหมาย<mark>แบบโบราณในสมัยพุทธกาล เพื่</mark>อความเป็นระเบียบ<mark>เร</mark>ียบร้อยแ<mark>ละ</mark>ความเจริญมั่นคง</mark> ขอ<mark>ง</mark>วัด<mark>พระพุทธ</mark>เจ้าจึงใด้กำหนดค<mark>ุณสมบัติและคุณธร</mark>รมของเจ้าอาวาสไ<mark>ว้</mark>ดังนี้

- 1) <mark>อาวาสิกธรรม คือคุณสมบัติของเจ้าอาว</mark>าสประเภทที่คว<mark>ร</mark>แก่การยกย่<mark>อง</mark>มี 5 ประการ ดังนี้ คือ
  - (1) เ<mark>ป็นผู้ถึงพร้อมด้วยมาร</mark>ยาทและ<mark>วั</mark>ตร
    - (2) เป็นพ<mark>พูสูตร ทรงไว้ซึ่งสุตะ คือมีความรู้อย่าง</mark>กว้า<mark>งขว</mark>างลึ<mark>ก</mark>ซึ้ง
    - (3) เป็นผู้ประพฤดิขัดเกลา ยินดีในความสงบ ในกัลยาณธรรม
    - (4) มีวาจางาม รู้จักพูดในสิ่งที่เป็นประโยชน์ รู้จักเจรจาให้เป็นผลดี
    - (5) มีปัญญา เฉลียวฉลาด (อง. ปญจก. 22/231/270)
- 2) ปิยธรรมของเจ้าอาวาส คือ คุณสมบัติหรือคุณธรรมของเจ้าอาวาสประเภทที่เป็นที่รัก ที่ ชอบใจ ที่เคารพ และสรรเสริญของเพื่อนพรหมจรรย์ มี 5 ประการ คือ
- (1) มีศีล สำรวมในพระปาติโมกซ์ ไม่มองข้ามโทษ (ความผิด ความชั่ว สิ่งไม่ดีงาม) แม้ มีประมาณน้อย ประพฤติเคร่งครัดในสิกขาบททั้งหลาย
  - (2) เป็นพหูสูตร ทรงความรู้ รู้แจ้งกัลยาณธรรมด้วยทิฐิอันบริสุทธิ์
  - (3) มีวาจาใพเราะ มีวาทศิลป์ที่ดี
  - (4) ได้คล่องแคล่วในฌานสี่ สำหรับอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน
  - (5) บรรลุเจโตวิมุติ ปัญญาวิมุติ ฮันหาอาสวะมิได้ (อง. ปญจก. 22/232/270)

<sup>1</sup> คำว่า อาวาสิโก มีรากศัพท์มาจาก อา บทหน้า วส ธาตุ ในความอยู่ ณิก ปัจจัยในครัดยาทิตัทธิต ลบ ณ ด้วยอำนาจปัจจัยที่เนื่องด้วย ณ ทีฆะด้นธาตุ พบบ อบบาลกา แลกวิภัตติตามแบ อ การับค์ในปุงลิงค์ สำเร็จรูปเป็น อาวาสิโก มีวิเคราะห์ว่า อาวาเส วสตีดิ อาวาสิโก (กิกขุ) ภิกษุใดอยู่ในอาวาส เหตุนั้น ภิกษุนั้น ชื่อว่า อาวาสิก (กิกษุผู้อยู่ในอาวาส) ดังนั้น คำว่า อาวาสิโก จึงหมายถึง ภิกษุผู้เจ้าถิ่น.

<sup>2</sup> ดูกฎมหาเถรสมาคม ฉบับที่ 16 (พ.ศ.2535) ว่าด้วยการแต่งตั้งถอดถอนพระสังฆาธิการ

- 3) **โสภณธรรมขอ**งเจ้าอาวาส คือคุณธรรมของเจ้าอาวาสประเภททำให้วัดงาม 5 ประการ
- (1) มีศีล สำรวมในพระปาติโมกข์ ไม่มองข้ามโทษแม้เพียงเล็กน้อย เคร่งครัดในสิกขา บททั้งหลาย
  - (2) เป็นพหูสูตร ทรงความรู้ รู้แจ้งกัลยาณธรรม ด้วยทิฐิอันบริสุทธิ์
  - (3) มีวาจาไพเราะ มีวาทศิลป์ที่ดี
  - (4) สามารถแสดงธรรมให้ผู้เข้าไปหาเข้าใจแจ่มแจ้ง สมาทาน อาจหาญ ร่าเริงได้
  - (5) ได้คล่องแคล่วในฌานสี่ สำหรับอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน (อง. ปญจก. 22/233/271)
  - 4) พหุปการธรรมของเจ้าอาวาส คือ คุณธรรมที่ทำให้เจ้าอาวาสมีอุปการะมากแก่วัด 5 ประการ
- คือ
  (1) มีศีล สำรวมในพระปาดิโมกข์ ไม่มองข้ามโทษแม้เพียงเล็กน้อย เคร่งครัดในสิกขา
  บททั้งหลาย
  - (2) เป็นพหูสูตร <mark>ทรงความรู้ รู้แจ้งกั</mark>ลยาณธรรม ด้วยท<mark>ิฐิ</mark>อันบร<mark>ิสุท</mark>ธิ์
  - (3) รู้จักบูรณะ <mark>ปฏิสังขรณ์เสนาสนะแล</mark>ะสิ่งของที่ชำรุดเ<mark>สี</mark>ยหาย
- (4) เมื่อมีภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่มาจากต่างถิ่นต่างแคว้น ก็สามารถชั<mark>ก</mark>ชวนชาวบ้านให้มา ทำบุญ<mark>ได้</mark>
  - (5) ใด้คล่<mark>องแคล่วในฌานสี่ สำหรับอยู่</mark>เป็นสุขในปัจจุ<mark>บัน</mark> (อง<mark>.ป</mark>ญจก. 22/234/271)
- 5) **กรุณาธรรม**ของเจ้าอาวาส คือ คุณธรรมประเภทที่ทำให้เจ้าอาวาสอนุเคราะห์คฤหัสถ์ 5 ประการ คือ
  - (1) ชักนำให้คฤหัสถ์ถือปฏิบัติในอธิศีล
  - (2) สั่งสอนให้คฤหัสถ์ตั้งอยู่ในธรรมทัศนะ คือ มีความเห็นชอบตามทำนองคลองธรรม
- (3) เมื่อไปเยี่ยมคฤหัสถ์ผู้เจ็บป่วยก็เดือนสติให้ระลึกถึงพระรัตนตรัยเป็นเบื้องหน้า เมื่อ มีภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่มาจากต่างถิ่น ต่างแคว้น ก็สามารถชักชวนชาวบ้านให้มาทำบุญได้
  - (4) เมื่อเขาถวายโภชนะใดๆ จะดี เลว ประณีตหรือทราม ก็ฉันด้วยตนเอง
- (5) ไม่ยังศรัทธาไทยให้เสียไป คือรู้จักรักษาศรัทธาของชาวบ้าน (อง.ปญจก. 22/235/ 272)

นอกจากนี้พระพุทธเจ้ายังครัสถึงคุณสมบัติหรือคุณธรรมที่ทำให้เจ้าอาวาสเลว ดี ตกต่ำ และ ไม่ตกต่ำ คุณสมบัติที่พึงประสงค์และไม่พึงประสงค์ของเจ้าอาวาสไว้หลายประการด้วยกัน ให่น คุณสมบัติ

า ดูรายละเอียคใน อง.ปญจก. 22/236-240/272-275 right by Mahidol University

ฝ่ายที่ไม่ดีไม่พึงประสงค์ของเจ้าอาวาส ได้แก่ ไม่ใคร่ครวญ ไม่พิจารณาก่อนแล้วสรรเสริญผู้ควรตำหนิ ตำหนิผู้ควรสรรเสริญ แสดงความเลื่อมใสให้ปรากฏในที่อันไม่ควรเลื่อมใส แสดงความไม่เลื่อมใสให้ ปรากฏในที่อันควรเลื่อมใส ยังศรัทธาไทยให้ตกไป เป็นต้น ส่วนฝ่ายที่ดีที่พึงประสงค์นั้นตรัสไว้โดยนัย อันตรงกันข้าม และคุณธรรมที่สำคัญอีกประการหนึ่งที่เจ้าอาวาสทุกรูปควรมี คือ

- (1) ไม่ถึงพร้อมด้วยฉันทาคติ
- (2) ไม่ถึงพร้อมด้วยโทสาคติ
- (3) ไม่ถึงพร้อมด้วยโมหาคติ
- (4) ใม่ถึงพร้อมด้วยกยาคติ
- (5) <mark>ไม่ใช้สอย</mark>ของสงฆ์ดุจข<mark>อ</mark>งส่วนตัว (วิ.ปรี. 8/1219/472)

วัดกับชุมชนหรือบ้านกับวัด คฤหัสถ์กับพระภิกษุสงฆ์นั้นไม่ว่ายุดใดสมัยใดย่อมจะต้องมีความ เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันในทางใดทางหนึ่งเสมอ พระพุทธเจ้าได้ทรงเล็งเห็นถึงความสำคัญของการที่บ้าน กับวัดหรือคฤหัสถ์กับพระภิกษุสงฆ์ควรจะมีความสัมพันธ์กันในการช่วยเหลือกิจการงานต่าง ๆ จึงได้ ทรงแต่งตั้งตำแหน่งไวยาวัจกร (ผู้ทำธุระแทนสงฆ์, ผู้ช่วยขวนขวายทำกิจธุระหรือช่วยเหลือรับใช้พระ) ขึ้น เพื่อช่วยเหลือพระสงฆ์ในการทำธุระต่าง ๆ ที่พระภิกษุสงฆ์ไม่อาจทำกิจนั้นได้ และตำแหน่งกัปปิยการก (ผู้ที่ทำของที่สมควรแก่สมณะ, ผู้ที่ทำหน้าที่จัดของที่สมควรแก่ภิกษุผู้บริโกค, ผู้ปฏิบัติภิกษุ, ศิษย์พระ) ขึ้น เพราะบางครั้งพระภิกษุสงฆ์ไม่อาจรับสิ่งของบางอย่างได้ จึงต้องหาคนมาช่วยทำสิ่งที่ใช้ไม่ใต้ให้ใช้ได้ แต่ตำแหน่งทั้งสองนี้ไม่มีการกำหนดคุณสมบัติโดยตรง เพียงแต่เป็นพุทธศาสนิกชนและมีคุณสมบัติของอุบาสกเป็นหลัก ซึ่งเป็นตำแหน่งที่ต้องเกี่ยวข้องกับวัดถุสิ่งของจึงมีโอกาสที่จะเบียดเบียนได้มาก ซึ่งอาจก่อให้ เกิดความเดือดร้อนแก่พระภิกษุสงฆ์ได้ ดังนั้นผู้ที่กำรงตำแหน่งทั้งสองนี้ จึงต้องเป็นผู้มีคุณธรรม ศรัทธาในศาสนาอย่างแท้จริง ประกอบกิจการงานด้วยความซื่อสัตย์ มุ่งเอาประโยชน์ของศาสนาเป็นที่ตั้ง และที่สำคัญคือต้องรับผิดชอบในหน้าที่ที่พระภิกษุสงฆ์ได้มอบหมายให้ เอาใจใสในกิจที่ต้องกระทำเพื่อ ให้สำเร็จลุส่วงไปด้วยดี เพราะฉะนั้นการแต่งตั้งดำแหน่งทั้งสองจึงมีผลต่อความเสื่อมหรือความเจริญ ของวัดด้วยจึงควรพิจารณาบุคคลที่มีคุณธรรมเป็นหลัก (วันดี ยงชูยศ, 2529:40 - 41)

#### 2.2.5.2 การจัดระเบียบของวัดในปัจจุบัน

การจัดระเบียบนั้นย่อมมีขึ้นเพื่อจัดการกับสิ่งที่ไม่เป็นระเบียบหรือภาวะที่ไร้ระเบียบ ภาวะที่
หละหลวมหย่อนยานต่อระเบียบแบบแผน ขาดความเรียบร้อย ให้กลับเข้าสู้แนวทางที่ควรจะเป็นหรือ
ภาวะที่เหมาะสมสอดคล้องกับบริบทที่เกี่ยวข้องในแต่ละยุคสมัยและแต่ละท้องถิ่นซึ่งย่อมจะต้องมี
สภาพที่แตกต่างกันเป็นธรรมดา ไม่ว่าจะเป็นสภาพทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง วัฒนธรรม V

และสิ่งแวดล้อม ซึ่งแม้แต่ในท้องถิ่นที่เดียวกัน เมื่อกาลเวลาผ่านเลยไปก็ย่อมมีสภาพต่างๆ ดังกล่าว เปลี่ยนแปลงไปด้วย ฉะนั้นการจัดระเบียบของวัดในสมัยพุทธกาลกับสมัยปัจจุบันก็ย่อมจะต้องมีความ แตกต่างกันเป็นธรรมดา เพราะวัดจำเป็นต้องปรับตัวให้เหมาะสมทันต่อยุคสมัยและสภาพการณ์ที่ เปลี่ยนแปลงไป

อย่างไรก็ตามการเปลี่ยนแปลงที่เกิดจากการปรับตัวของวัดนั้นมิได้เป็นไปทั้งหมดโดยสิ้นเชิง เสียทีเดียว เป็นแต่เพียงปรับรูปแบบวิธีการบางอย่างเพื่อให้เหมาะสมสอดคล้องกับสภาพของสังคมใน ปัจจุบัน ถึงอย่างนั้นก็ยังคงยึดหลักการแนวทางและเจตนารมณ์แห่งพระธรรมวินัยเป็นสำคัญ ดังนั้นจึง พอจะประมวลการจัดระเบียบของวัดในปัจจุบันได้ดังนี้

### 1) การจัดระเบียบพื้นที่ภายในวัด

ในสมัยก่อนวัดส่วนใหญ่มักจะไม่มีกำแพงล้อมรอบวัด เพราะตั้งอยู่ในบริเวณป่า จึงอาศัยแนวป่า นั้นเป็นเขตที่ตั้งวัด บางวัดแม้จะมีการก่อสร้างซุ้มประตูแต่ก็มิได้สร้างกำแพงและคงมิได้ปิดประตูที่ซุ้ม ประตูซึ่งนิยมสร้างไว้ที่ทางเข้าวัด ประชาชนจึงสามารถผ่านเข้าออกได้สะดวก ปัจจุบันมีความ เปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นโดยเฉพาะอย่างยิ่งวัดที่ตั้งอยู่ในท่ามกลางเมืองมักจะมีกำแพงวัดเป็นรั้วรอบขอบ ชิดอันเป็นสัญลักษณ์บ่งบอกเขตแดนของวัด เพื่อแสดงขอบเขตที่ชัดเจนและเพื่อความเป็นระเบียบ เรียบร้อยของวัด ภายในบริเวณพื้นที่อันเป็นที่ตั้งวัดนั้นมักจะแบ่งเป็น 4 เขต คือ

- (1) <mark>เขตพุทธาวาส เป็นเขตที่ตั้งอุโบสถ วิหาร เจดีย์ พระธาตุ พระป</mark>รางค์ มณฑป เป็นต้น เป็นสถานที่ปร**ะก**อบสังฆกรรมและพิธีกรรมทางศาสนา เป็นแดนที่สงบเรียบร้อย
- (2) เขต<mark>สังฆาวาส เป็นเขตที่</mark>พำนักอาศัยอยู่ของพระภิกษุสงฆ์ สิ่งก่อสร้างในบริเวณนี้จึงได้แก่ กุฏิ หอไตร หอฉัน หอกลอง หอระฆัง และโรงเก็บพัสดุ เป็นต้น
- (3) เขตสาธารณสงเคราะห์ เป็นบริเวณที่วัดกันเขตไว้เพื่อประโยชน์ในการสงเคราะห์ประชาชน เป็นที่ตั้งของโรงเรียน มูลนิธิ สมาคมทางศาสนา ห้องสมุด พิพิธภัณฑ์ ฌาปนสถาน และศาลาบำเพ็ญ กุศล เป็นดัน
- (4) เขตจัดประโยชน์ สำหรับวัดที่มีพื้นที่เหลือจากเขตอื่นเพียงพอที่จะจัดประโยชน์หาราย ได้บำรุงวัด ก็มักจะจัดเป็นเขตจัดประโยชน์ เช่น จัดสร้างอาคาร ห้องแถวให้ประชาชนเช่าในราคาถูก จัดเป็นที่จอดรถ เป็นต้น เขตจัดประโยชน์จึงถูกแยกไว้ต่างหากจากเขตอื่นๆ ให้เป็นคนละส่วนกัน อย่างชัดเจน

การแบ่งพื้นที่วัดออกเป็นเขตต่าง ๆ ดังกล่าวนั้นจึงสัมพันธ์กับสถาปัตยกรรมหรือสิ่งก่อสร้าง ประเภทต่าง ๆ ทั้งหมดที่มีอยู่ในบริเวณวัด ซึ่งสิ่งก่อสร้างทั้งหลายภายในบริเวณวัดนั้น เนตรนภิศ นาค วัชระ (2525:103-104) กล่าวว่า อาจจัดลำดับจำแนกประเภทออกได้ตามหน้าที่และความสำคัญ ดังนี้

- (1) สถาปัตยกรรมประเภทเจติยสถาน คือ สิ่งก่อสร้างขึ้นโดยกำหนดให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ เพื่อเป็นเจติยสถาน คือสถานที่อันมีความสำคัญควรแก่การสักการะบูชาหรือน้อมจิตระลึกถึง หรือเป็น อนุสรณ์สถานที่ควรสำนึกคำนึงถึง เช่น พระสถูปเจดีย์แบบต่างๆ พระพุทธปรางค์ พระมหาธาตุเจดีย์ พระมณฑปที่ประดิษฐานรอยพระพุทธบาท เป็นต้น ซึ่งสถาปัตยกรรมส่วนนี้มิใด้ใช้ประกอบกิจกรรม ทางด้านสังฆกรรมโดยตรง
- (2) สถาปัตยกรรมประเภทพุทธสถาน คือ สิ่งที่ก่อสร้างขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์ที่เกี่ยวกับ ความสำคัญขององค์สมเด็จพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้ากับพุทธศาสนิกชนโดยตรง มีทั้งที่ก่อสร้างขึ้นเพื่อประดิษฐานพระพุทธปฏิมากร คือ รูปแทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าประดิษฐานเป็น ประธานแห่งสงฆ์ เปรียบเสมือนหนึ่งเมื่อสมัยยังดำรงพระชนม์ชีพแต่ครั้งพุทธกาล พระภิกษุสงฆ์ซึ่งมา ประชุมกันทำสังฆกรรมในที่นั้น ย่อมได้สำนึกเหมือนหนึ่งว่าได้ปฏิบัติกิจนั้นต่อพระพักตร์แห่งพระบรม ศาสดาโดยตรง หรือพุทธศาสนิกชนที่มาประชุมกันฟังธรรม หรือรับการ อบรมศีลธรรมจรรยาในที่นั้น ๆ ก็ย่อมจะเกิดความสำนึกเช่นเดียวกับหมู่พระภิกษุสงฆ์ว่าได้ฟังพระธรรมเทศนาอยู่ ณ เบื้องพระพักตร์ แห่งองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าโดยแท้ สถาปัตยกรรมประเภทนี้มี เช่น พระอุโบสถ พระวิหารต่าง ๆ ศาลาการเปรียญ เป็นต้น
- (3) สถาปัตยกรรมประเภทสังฆสถาน คือ สิ่งก่อสร้างขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์ให้เป็นสถานที่ สำหรับอยู่อาศัยของหมู่คณะพระภิกษุสงฆ์เป็นประจำ เป็นอาคารสถานที่แยกต่างหากออกไปจากสิ่ง ก่อสร้างหรือสถาปัตยกรรมประเภทพุทธสถาน สิ่งก่อสร้างประเภทสังฆสถานนี้ เช่น กุฏิ หอฉัน หอก ลอง หอระฆัง เป็นต้น
- (4) สถาป**ัดยกรรมประเภทบริวารสถาน** คือ สิ่งก่อสร้างขึ้นโดยวัดถุประสงค์เพื่อส่งเสริม ความสำคัญของสถาปัตยกรรมประเภทเจดิยสถานและพุทธสถานให้มีความหมาย คุณค่า และความ สำคัญตามฐานะในที่แห่งนั้น เช่น พระระเบียง ซุ้มเสมา กำแพงแก้ว เขื่อน ศาลาราย ศาลาท่าน้ำ ศาลาบาตร ทางเดินจงกรม เป็นต้น
- (5) สถาปัตยกรรมประเภทอนุสรณ์สถาน คือ สิ่งที่ก่อสร้างขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์ในทางอนุสรณ์ คือ เป็นที่หมายของสิ่งสำคัญอันควรแก่ความระลึกคำนึงถึง โดยทั่วไปมักจะสร้างเป็นที่บรรจุอัฐิธาตุของ วงศ์ตระกูลในรูปของเจดีย์วัตถุแบบต่าง ๆ อุทิศต่อพระศาสนา

นอกจากนี้ยังมีสถาปัตยกรรมอีกประเภทหนึ่ง ซึ่งอาจเรียกได้ว่าเป็นสถาปัตยกรรมประเภท 
ณาปนสถาน หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า เมรุ สร้างขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์สำหรับใช้เป็นสถานที่ฌาปนกิจ
สพหรือเผาสพให้คงเหลือแต่กระดูกและเถ้า ฌาปนสถานนี้มีรูปแบบและลักษณะทรวดทรงต่างๆ กัน
ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับฐานะทางด้านเสรษฐกิจของวัดและความต้องการจำเป็นของชุมชน ซึ่งปัจจุบัน
ณาปนสถานส่วนใหญ่ของวัดในเขตกรุงเทพมหานคร จะเป็นแบบใร้กลิ่นใร้ควันอันเป็นการนำ

เทคโนโลยีสมัยใหม่มาใช้ให้เกิดประโยชน์ตามสมควรแก่ยุคสมัย

## 2) การจัดระเบียบด้านการบริหารและการปกครองวัด

ในด้านการบริหารและการปกครองภายในวัดนั้น วัดแต่ละวัดนอกจากจะจัดการ ปกครองโดย มีกฎ ระเบียบ กดิกา เฉพาะของแต่ละวัดแล้วยังต้องอยู่ภายใต้ระเบียบการปกครองแห่งราชอาณาจักร ไทยและระเบียบการปกครองคณะสงฆ์ไทย เช่น กฎหมาย พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ กฎมหาเถรสมาคม กฎกระทรวง เป็นต้น แต่ทั้งนี้ต้องไม่ขัดแย้งต่อหลักการแห่งพระธรรมวินัยเป็นสำคัญ ดังนั้นในการ บริหารจัดการและปกครองภายในวัดนั้นนอกจากจะต้องคำนึงถึงพระธรรมวินัย กฎหมายบ้านเมือง และกฎหมายคณะสงฆ์ เป็นต้นแล้ว สิ่งสำคัญที่พึงตระหนักคือความเจริญมั่นคงของวัด การพัฒนาวัด ให้มีศักยภาพที่เอื้ออำนวยคุณประโยชน์ต่อประชาชน ชุมชน และสังคม ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะเกิดขึ้นได้ จำเป็นจะต้องอาศัยกลใกการบริหารจัดการที่ดีและกระบวนการเรียนรู้อย่างต่อเนื่องและครบวงจรอย่าง แท้จริง

ู้ เพื่อให้การบ<mark>ริหารการป</mark>กครอ<mark>ง</mark>วัดเป็นไปด้วยดีม<mark>ีค</mark>วา<mark>มเป็นระเ</mark>บียบเรียบร้อย ดังนั้น กฎห<mark>ม</mark>ายจึงได้กำ<mark>หนดให้แต่ละวั<mark>ดมีพระภิกษุตำรงตำแหน่</mark>งบริหารปกครอ<mark>ง</mark>คณะสงฆ์ภ<mark>าย</mark>ในวัด ซึ่ง ได้แก่</mark> เจ้าอา<mark>ว</mark>าส ร<mark>องเจ้าอาวาส และผู้ช่วยเจ้าอาวาส และกำหนดให้แต่ละวัดมีเจ้</mark>าอาวาสได้เ<mark>พ</mark>ียงรูปเดียวเท่านั้น ทั้งนี้เพื่<mark>อป้องปัญหาความขัดแย้งและความยุ่งยากในก</mark>ารบริหารวั<mark>ด</mark> เพราะเจ้าอ<mark>าว</mark>าสเป็นผู้ที่มีอำนาจ มากที่สุดใ<mark>นวัด ฉะนั้นหากมีการแต่งตั้งเจ้าอาวาสเกินกว่าหนึ่งรูปจะเป็นปัญหาในการซ้ำซ้อนของ</mark> อำนาจหน้าที่และอาจก่อให้เกิดความขัดแย้งแตกแยกเป็นฝักฝ่าย เพราะความเห็นที่ไม่ตรงกันและไม่ ยอมกัน เป็นต้น ดังนั้น กฎหมายจึงกำหนดให้วัดหนึ่งๆ มีเจ้าอาวาสได้เพียงรูปเดียว นอกจากนี้ยังได้ กำหนดอำนาจหน้าที่ของเจ้าอาวา<mark>สไว้อย่างกว้างขวางครอบคล</mark>ุมการบริหารงานทุกอย่างภายในวัด ไม่ว่า จะเป็นด้านการปกครอง การศึกษา การเผยแผ่ การสาธารณูปการและการสาธารณสงเคราะห์ เป็นต้น สำหรับวัดที่เป็นวัดใหญ่มีภารกิจมากจนเจ้าอาวาสไม่สามารถปฏิบัติงานใด้อย่างทั่วถึงนั้น เพื่อเป็นการ แบ่งเบาภาระของเจ้าอาวาสและประสิทธิภาพของการบริหารวัด กฎหมายจึงได้กำหนดไว้ว่าหาก เป็นการสมควรจะให้มีรองเจ้าอาวาสหรือผู้ช่วยเจ้าอาวาสก็ได้ ซึ่งจะมีกี่รูปก็ได้ตามความเหมาะสมของ แค่ละวัด ส่วนอำนาจหน้าที่ของรองเจ้าอาวาสและผู้ช่วยเจ้าอาวาสนั้นกฎหมายมิได้กำหนดไว้อย่างชัดเจน แต่ให้เป็นไปตามที่เจ้าอาวาสมอบหมาย เช่น วัดที่มีขนาดใหญ่และมีกิจการมาก จำเป็นต้องมีรองเจ้า อาวาสและผู้ช่วยเจ้าอาวาสหลายรูป เจ้าอาวาสก็จะแต่งตั้งรองเจ้าอาวาสและผู้ช่วยเจ้าอาวาสแบ่งเป็น ฝ่ายต่างๆ เช่น ฝ่ายปกครอง ฝ่ายการศึกษา ฝ่ายเผยแผ่ และฝ่ายสาธารณูปการ เป็นต้น การกำหนด

<sup>1</sup> คูรายละเอียดใน พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 หมวด 5 ว่าด้วยเรื่อง วัด ใน มาตรา 36,37 และ 38.

Copyright by Mahidol University

ให้มีรองเจ้าอาวาสและผู้ช่วยเจ้าอาวาสนอกจากจะเป็นการกระจายงานเพื่อช่วยเหลือแบ่งเบาภาระของ เจ้าอาวาสและประสิทธิภาพในการทำงานแล้ว ยังเป็นการกระจายอำนาจ มิให้เจ้าอาวาสมีอำนาจหน้าที่ มากเกินไป

เนื่องจากดำแหน่งทั้ง 3 นี้เป็นดำแหน่งที่มีความสำคัญต่อวัดเป็นอย่างมาก วัดจะเจริญขึ้น หรือเสื่อมลง จะมีบทบาทต่อชุมชนมากน้อยแค่ใหนเพียงไรนั้นย่อมขึ้นอยู่กับคุณภาพของผู้บริหารวัดที่ สำคัญทั้ง 3 ดำแหน่งดังกล่าวอย่างมือาจปฏิเสธได้ ดังนั้นในการคัดเลือกพระภิกษุผู้จะเข้ามารับดำแหน่งทั้ง 3 นั้นจึงต้องมีการพิจารณาคัดเลือกกันเป็นพิเศษ เพื่อให้ได้บุคคลที่ดีมีคุณภาพ ศักยภาพที่จะสามารถ บริหาร พัฒนาวัดและพระศาสนาให้เจริญรุ่งเรืองยิ่ง ๆ ขึ้น ซึ่งในกฎมหาเถรสมาคมได้มีการกำหนด คุณสมบัติและระเบียบขั้นดอนในการแต่งคั้งไว้อย่างชัดเจน¹

นอกจากตำแหน่งทั้ง 3 นั้นแล้ว ตำแหน่งที่มีความสำคัญต่อวัดอีกอย่างหนึ่งคือดำแหน่งเจ้า คณะหรือหัวหน้ากุฏิ ซึ่งอาจเป็นรูปเดียวกับรองเจ้าอาวาสและผู้ช่วยเจ้าอาวาสก็ได้ สำหรับวัดที่มีขนาด เล็ก มีหมู่กุฏิใม่มาก มิได้แบ่งเขตปกครองออกเป็นคณะอย่างชัดเจน เจ้าอาวาสจะมอบหมายให้พระ ภิกษุรูปที่เหมาะสมซึ่งโดยมากจะเป็นพระภิกษุที่มีอาวุโสสูงสุดในกุฏินั้น ๆ เป็นผู้ปกครองดูแลสั่งสอน พระภิกษุสามเณรและศิษย์วัดที่พำนักอาศัยอยู่ในแต่ละกุฏิ ส่วนวัดที่มีขนาดใหญ่ มีกุฏิหลายหลัง มี พื้นที่กว้างขวางและมีพระภิกษุสามเณรจำนวนมากมักจะแบ่งเขตการปกครองออกเป็นคณะ ๆ เช่น คณะ 1 คณะ 2 คณะ ก คณะ ข เป็นต้น ภายในแต่ละคณะจะมีเจ้าคณะเป็นผู้ปกครอง ซึ่งตำแหน่งเจ้า คณะนั้นจะคล้ายกับเป็นเจ้าอาวาสของคณะนั้น ๆสำหรับผู้แต่งตั้งเจ้าคณะนั้นได้แก่เจ้าอาวาสของวัดนั้นเอง นอกจากนี้ภายในแต่ละคณะหากเป็นคณะใหญ่มีกุฏิมาก อาจมีการแต่งตั้งหัวหน้ากุฏิเพื่อสอดส่องดูแล ความเรียบร้อยและอำนวยความสะดวกแก่พระภิกษุสามเณรแทนเจ้าคณะอีกต่อหนึ่งด้วย

ทั้งหมดนี้จะเห็นว่าภายในวัดมีการกระจายการปกครอง โดยวางสายการปกครองออกเป็นทอด ๆ ซึ่งนับเป็นรูปแบบการกระจายอำนาจหน้าที่ที่ดีประการหนึ่ง แต่บางครั้งอาจเป็นการวางฐานอำนาจเพื่อ เสริมอำนาจและการสืบทอดอำนาจได้ อย่างไรก็ตามหากมีการดำเนินการโดยโปร่งใส เป็นที่รับรู้และ ยอมรับกันอย่างทั่วถึงโดยปฏิบัติตามกรอบแห่งพระธรรมวินัย ก็จะอำนวยประโยชน์และส่งผลดีต่อ ความเจริญรุ่งเรืองของวัดได้อย่างแท้จริง

## 3) การจัดระเบียบบุคลากรหรือเจ้าหน้าที่ต่าง ๆ ภายในวัด

บุคลากรภายในวัดนั้นนอกจากจะประกอบด้วยพระภิกษุสามเณรแล้ว ยังมีศิษย์วัด คนงานวัด ผู้อาศัยวัด และบางวัดก็มีแม่ชีด้วย เนื่องจากวัดเป็นสมบัติของส่วนรวมและต้องเกี่ยวข้องกับหลายสิ่ง หลายฝ่าย จึงทำให้มีภารกิจมาก ดังนั้นภายในวัดจึงมีการแบ่งหน้าที่ กำหนดขอบเขตความรับผิดชอบ

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดใน กฎมหาเถรสมาคม ฉบับที่ 16 (พ.ศ.2535) ว่าด้วยการแต่งตั้งถอดถอนพระสังฆาธิการ (ประกาศในแถลงการณ์คณะสงฆ์ เล่ม 80 ฉบับพิเศษ (2) วันที่ 25 พฤศจิกายน 2535)

เพื่อช่วยกันดูแลรักษาและพัฒนาวัดให้เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อยและเจริญยิ่งขึ้น โดยการแต่งตั้ง เจ้าหน้าที่ต่าง ๆ ขึ้นดูแลรับผิดชอบในส่วนนั้น เช่น เจ้าหน้าที่ประจำสำนักงานกลาง เจ้าหน้าที่ฌาปนสถาน เจ้าหน้าที่ดูแลวิหาร เจ้าหน้าที่ไฟฟ้า - ประปา เจ้าหน้าที่โรงครัว เจ้าหน้าที่ดูแลเกี่ยวกับลานจอดรถใน วัด เป็นต้น เจ้าหน้าที่เหล่านี้จะมีทั้งที่เป็นพระภิกษุสามเณร และฆราวาส ตามลักษณะและความ เหมาะสมของงาน เพื่อช่วยกันดูแลรักษาและพัฒนาวัดตามขอบเขตความรับผิดชอบของตน ตามกฎระเบียบ กติกาของวัดนั้น ๆ เจ้าหน้าที่ต่าง ๆ เหล่านี้ทางวัดจะจัดสรรผลประโยชน์หรือรายได้ให้ตามสมควร เช่น นิตยภัต หรือเงินเดือน และกิจนิมนต์ เป็นต้น ทั้งนี้เพื่อเป็นกำลังใจและความสะดวกในการปฏิบัติงาน ซึ่งจะต้องมีความรับผิดชอบสูง และปฏิบัติหน้าที่ด้วยความเสียสละ โดยร่วมมือกันปฏิบัติงานเพื่อความ เจริญรุ่งเรืองของวัดและพระสาสนาอย่างแท้จริง การแต่งตั้งเจ้าหน้าที่ต่าง ๆ เหล่านี้จะมีหรือไม่ก็ได้ขึ้น อยู่กับความสะดวกและเหมาะสมของแต่ละวัด

นอกจากดำแหน่งต่าง ๆ ดังกล่าวแล้ว ดำแหน่งที่มีความสำคัญจำเป็นต่อวัดอีกประการหนึ่งคือ ไวยาวัจกรของวัด ไวยาวัจกร หมายถึง ฆราวาสหรือคฤหัสถ์ผู้ใด้รับแต่งดั้งให้มีหน้าที่เบิกจ่ายนิตยภัต และจะมีอำนาจหน้าที่ดูแลรักษาจัดการทรัพย์สินของวัดได้ตามที่เจ้าอาวาสมอบหมายเป็นหนังสือ ตำแหน่งไวยาวัจกรนี้เป็นตำแหน่งที่ต้องเกี่ยวข้องกับทรัพย์สินหรือผลประโยชน์ ส่วนได้ส่วนเสียของวัด ดังนั้นในการแต่งตั้งไวยาวัจกรจึงได้มีการกำหนดระเบียบ กฎเกณฑ์ให้มีการคัดเลือกบุคคลที่มี คุณสมบัติและความประพฤติเหมาะสมกับตำแหน่งหน้าที่ เพื่อให้การดูแลรักษาและจัดการผล ประโยชน์ของวัดดำเนินไปด้วยความเรียบร้อยดีงาม ในการแต่งตั้งไวยาวัจกรนั้นจะแต่งตั้งคนเดียวหรือ หลายคนก็ได้ตามความเหมาะสมของแต่ละวัด 1

ตำแหน่งต่าง ๆ รวมทั้งบุคลากรทั้งหมดที่มีอยู่ภายในวัดนั้นล้วนมีความสำคัญต่อวัดดังที่ วันดี ยงชูยศ (2529:43) กล่าวไว้ว่า ตำแหน่งต่าง ๆ ในวัดล้วนมีความสำคัญ เพราะต่างก็มีส่วนรับผิดชอบ ต่อกิจการของวัดและมีส่วนทำให้วัดก้าวหน้าหรือตกต่ำได้เช่นกันแต่ทั้งพระภิกษุที่อยู่ในวัดที่ไม่มีตำแหน่ง ใด ๆ รวมทั้งคฤหัสถ์ก็ควรจะได้ช่วยกันบริหารวัดโดยปฏิบัติตามกฎระเบียบที่ได้วางไว้ หมั่นปรึกษา หารือเกี่ยวกับกิจการของวัดเพื่อปรับให้เข้ากับความต้องการของส่วนรวม ดังนั้นการแต่งตั้งบุคลากรต่าง ๆ ภายในวัดจึงควรพิจารณากันอย่างรอบคอบโดยคำนึงถึงผู้ที่มีคุณสมบัติเดิมที่ได้กำหนดไว้และมีคุณสมบัติครบถ้วนตามที่กำหนดไว้ในกฎระเบียบ เพื่อให้ได้กลุ่มผู้บริหารวัดที่ดีและมีประสิทธิภาพใน การทำงาน

### 4) การจัดระเบียบด้านการศึกษา

ในด้านการจัดการศึกษานั้นโดยปกติวัดแต่ละวัดมีหน้าที่ที่จะต้องส่งเสริมการศึกษาแก่พระภิกษุ

I ดูรายละเอียดใน กฎมหาเถรสมาคม ฉบับที่ 18 (พ.ศ.2536) ว่าด้วยการแต่งตั้งถอดถอนไวยาวัจกร ПСО UNIVERSITY

สามเณรตลอดจนให้ความรู้หรือแสงสว่างแท่งปัญญาแก่ประชาชน โดยมุ่งตรงต่อหลักไตรสิกขา นั่นคือ มุ่งให้เกิดกระบวนการเรียนรู้หรือพัฒนาไตรทวาร คือกายทวาร วจีทวาร มโนทวาร ตามหลักไตรสิกขา หรืออริยมรรคมืองค์ 8 โดยมีจุดมุ่งหมายอยู่ที่การเข้าถึงองค์ความรู้หรือปัญญาญาณที่จะสามารถขจัด ความทุกข์หรือปัญหาต่าง ๆ ได้อย่างแท้จริง

การที่พระพุทธเจ้าทรงตั้งสังคมสงฆ์ขึ้นมานั้นก็เพื่อให้เป็นสังคมแห่งการเรียนรู้ พระภิกษุทุก รูปที่บวชเข้ามาในพระพุทธ<del>ศาสนาจะต้องเข้าสู่กระบวนการเรียนรู้</del>ตามหลักไตรสิกขา เพราะต้องสมาทาน ศึกษา ประพฤติ ป<mark>ฏิบัติ ตามสิกขาบท</mark>ทั้งหลายที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้สำหรับตน คำว่า สิกขา หมายถึง การศึกษา ส่วน สิกขาบท หมายถึงเรื่องที่จะต้องศึกษาเรียนรู้และปฏิบัติตาม พระภิกษุทั้งหลายที่บวช เข้ามาในพระพุทธศาสนาจึงมีฐานะนักศึกษา โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่ยังเป็นพระเสขะบุคคล คือบุคคลที่จะ ต้องศึกษาเร<mark>ียนรู้ ฝึกฝน อบรม และพัฒนาตนเองอยู่เสมอ ดังนั้นในอดีตจึงมีปร</mark>ะเพณีไทยที่เรียกว่า "บว<mark>ชเ</mark>รียน" ค<mark>ือบวชแล้วจะต้องศึกษาเรียนรู้เพื่อพัฒนาตนเองสู่ควา</mark>มเป็นบัณ<mark>ฑิ</mark>ต คือมีปัญญาที่ สาม<mark>าร</mark>ถพึ่งพาได้ ซึ่งประเพณีการบ<mark>วชเรียนนี้เป็นสิ่งที่ชาวไทยยึดถือปฏิบัติสืบต่อมา<mark>จ</mark>นกระทั่งปัจจุบัน</mark> โดย<mark>เหตุนี้ภาระ<mark>ห</mark>น้าที่ความรับผิด<mark>ชอบต่อการศึกษาขอ</mark>งพระภิกษุสามเ<mark>ณ</mark>รแล<mark>ะก</mark>ารใ<mark>ห้</mark>ความรู้หรือแสง</mark> สว่า<mark>ง</mark>ทางปัญญา<mark>แก่ประชาชนจึงเป็นสิ่งที่วัดมิอาจปฏิเสธได้ ซึ่งวัดเอง<mark>ใ</mark>ด้ดำเนินกา<mark>ร</mark>ในส่วนนี้มาเป็น</mark> ระย<mark>ะเว</mark>ลาอันยาวน<mark>านจนเป็นที่ประจักษ์และยอมรับด้วยดีในหมู่ประชาช</mark>นชาวไทย <mark>แ</mark>ม้ปัจจุบันบทบาท ทางด้า<mark>นการจัดการศึกษาของวัดจะมิได้เป็นไปอย่างกว้างขวางเหมือนใ</mark>นอ<mark>ดีตที่ผ่าน</mark>มาเพราะสภาพของ สังคมที่เป<mark>ลี่ยนแปลงใปก็ดาม แต่ถึงกระนั้นวัดก็ยังคงใว้ซึ่งสาระและความสำคั</mark>ญทางการศึกษาอย่าง มั่นคงเสมอมา โดยเฉพาะอย่างย<mark>ิ่งการดำเนินการทางการศึกษาแก่บุคลากร</mark>ในวัดนั้น วัดต่างๆ จะ ดำเนินการจัดระเ<mark>บียบทางการศึกษาตามสภาพความเหมาะสมของแต่ละ</mark>วัดซึ่งสามารถสรุปเป็นประเด็น ได้ดังนี้

### (1) การศึกษาพระปริยัติธรรม

การศึกษาพระปริยัติธรรม ได้แก่ การศึกษาเรียนรู้ในหลักพระธรรมวินัยทางพระพุทธศาสนา ซึ่งถือเป็นภาระหน้าที่ที่พระภิกษุสงฆ์สามเณรทุกรูปที่บวชเข้ามาในพระพุทธศาสนาแล้วต้องศึกษาเรียน รู้เป็นเบื้องด้น ดังนั้นจึงถือเป็นภาระหน้าที่ ความรับผิดชอบของวัดด้วยเช่นกันที่จะต้องจัดระเบียบ เกี่ยวกับการศึกษาด้านนี้ให้แก่พระภิกษุ สามเณรในวัดของตน

การศึกษาพระปริยัติธรรมแบ่งเป็น 2 แผนก คือ แผนกธรรม และแผนกบาลี ลำดับเนื้อหา ของหลักสูตรการศึกษาจะเริ่มตั้งแต่ง่ายไปหายากขึ้นตามลำดับโดยแบ่งการศึกษาออกเป็นชั้น ๆ คือ แผนกธรรม แบ่งเป็น 3 ชั้น ได้แก่ นักธรรมชั้นตรี นักธรรมชั้นโท และนักธรรมชั้นเอก ส่วนแผนก บาลีจะแบ่งเป็น 9 ชั้น โดยเริ่มตั้งแต่ชั้นบาลีไวยากรณ์จนถึงชั้นประโยค ป.ธ.9 ซึ่งนับว่าเป็นการศึกษา ชั้นสูงสุดในการศึกษาแผนกนี้ Opyright by Mahidol University

ในการศึกษาฝ่ายปริยัติธรรมนี้ทางวัดจะมีระเบียบ กฎเกณฑ์ สำหรับบังคับให้พระภิกษุ สามเณรที่บวชเข้ามาในพระพุทธศาสนาทั้งในระยะสั้นและระยะยาว ได้เรียนรู้อย่างน้อยที่สุดก็พอเป็น แนวทางนำไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตภายหลังจากที่พระภิกษุ สามเณรรูปนั้นลาสิกขาไปแล้ว เช่น หลักคิหิปฏิบัติ เป็นต้น การจัดระเบียบการศึกษาดังกล่าวจึงนับว่าก่อให้เกิดผลดีทางการศึกษา คือ เป็นการง่ายต่อการทำความเข้าใจ เพราะมีลำดับขั้นตอนที่ชัดเจนและเป็นประโยชน์ที่สามารถนำไปใช้ได้กับการดำเนินชีวิตประจำวัน อย่างไรก็ตามการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมที่เป็นไปในปัจจุบันนี้ ยังมีข้อจำกัดและข้อบกพร่องซึ่งจะได้กล่าวถึงในส่วนของการวิเคราะห์ต่อไป

### (2) การศึกษาสายสามัญ

การศึกษาในด้านนี้วัดจะจัดการศึกษาโดยตั้งเป็นโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาขึ้น โรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาจึงหมายถึงโรงเรียนที่วัดจัดตั้งขึ้นในที่วัดหรือที่ธรณีสงฆ์ หรือที่ดินของมูลนิธิทางพระพุทธศาสนา เพื่อให้การศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรตามหลักสูตรของ กระทรวงศึกษาธิการสำหรับโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาในระดับมัธยมศึกษา ทั้งนี้จะ ต้องดำเนินการต่าง ๆ ให้ถูกต้องตามกฎหมาย 1

การจัดการศึกษาในแผนกนี้นอกจากเพื่อเป็นการส่งเสริมการศึกษาและพัฒนาบุคลากรแล้วยัง เป็นการเปิดโอกาสแก่ผู้ด้อยโอกาสหรือผู้ที่สูญเสียโอกาสทางการศึกษาโดยเฉพาะอย่างยิ่งเยาวชนที่มี ฐานะยากจนในชนบทเมื่อจบการศึกษาภาคบังคับแล้วไม่สามารถเข้าสู่ระบบการศึกษาของรัฐได้แม้ ปัจจุบันจะมีการขยายการศึกษาภาคบังคับออกไปแล้วก็ตาม แต่ยังเป็นไปอย่างไม่ทั่วถึงประกอบกับใน ชนบทในบางหมู่บ้านบางครอบครัวยังมีขอจำกัดที่เป็นปัญหาและอุปสรรคต่อการศึกษาของบุตรหลานอยู่มาก ดังนั้นเยาวชนผู้ขาดโอกาสดังกล่าวจึงหันเข้ามาบาชเพื่อมาสู่ระบบการศึกษาที่วัดจัดขึ้น ฉะนั้นการ ศึกษาฝ่ายปริยัติธรรมและการศึกษาในโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาที่วัดจัดขึ้น ฉะนั้นการ จัดการศึกษาประเภทนี้จึงเป็นการช่วยแก้ปัญหาการขาดโอกาสทางการศึกษาแก่ประชาชนได้ดีอีก ประการหนึ่งซึ่งนับเป็นการช่วยรัฐไปในตัวด้วย

### (3) การศึกษาอื่น ๆ

นอกจากการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมและการศึกษาสายสามัญดังกล่าวแล้ว บางวัดได้มีการ จัดการศึกษาชนิดอื่นอีกซึ่งถือเป็นส่วนของการศึกษาสงเคราะห์ที่วัดให้บริการแก่ชุมชน เช่น จัดให้มี การเรียนการสอนคอมพิวเตอร์แก่ประชาชนและพระภิกษุสามเณรขึ้นในวัดโดยความร่วมมือกับ กรุงเทพมหานคร จัดให้มีการเรียนการสอนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ จัดอบรมกรรมฐานแก่ญาติโยม ในวันอาทิตย์ และจัดให้มีการเรียนการสอนพระอภิธรรมขึ้นในวัด เป็นต้น นอกจากนี้หลายวัดยังได้ส่ง

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดใน ระเบียบกระทรวงศึกษาสิการ ว่าด้วยโรงเรียนพระปริชัติธรรม แผนกสามัญศึกษา พ.ศ.2535. O University

เสริมให้พระภิกษุสามเณรภายในวัดเรียนในระบบการศึกษานอกโรงเรียน เรียนในมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง สองแห่ง คือที่มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และมหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย แต่ พระภิกษุสามเณรจะนิยมไปเรียนที่มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเป็นส่วนมาก นอกจากนี้ ยังมีพระภิกษุสามเณรที่เข้าเรียนในมหาวิทยาลัยของรัฐและเอกชนบางแห่งแต่มีจำนวนค่อนข้างน้อย ทั้งนี้เพราะการศึกษาบางประเภทนั้นวัดมิได้เป็นผู้จัดโดยตรง เป็นแต่เพียงคอยให้การสนับสนุนส่งเสริม ตามสมควรเท่านั้น ซึ่งการส่งเสริมการศึกษาในลักษณะนี้บางวัดก็เป็นไปอย่างค่อนข้างจำกัดพระภิกษุ สามเณรในวัดต้องขวนขวายอย่างโดดเดี่ยวด้วยตนเองเพื่อที่จะได้เข้าศึกษาในการศึกษาดังกล่าว ซึ่งก็มี ทั้งที่ประสบความสำเร็จและไม่ประสบความสำเร็จเพราะขาดการส่งเสริมอย่างต่อเนื่องจริงจัง

การจัดการศึกษาและส่งเสริมการศึกษาของวัดในลักษณะนี้ยังมือยู่จำนวนน้อย มิได้เป็นไป อย่างกว้างขวางและทรงพลังที่เข้มแข็ง ดังนั้น วัด โรงเรียน ชุมชน และหน่วยงานของรัฐและเอกชน ควรหันมาร่วมมือกันอย่างจริงจังเพื่อสร้างสรรค์พัฒนาการศึกษาที่เหมาะสมขึ้นในวัดให้เป็นประโยชน์ ต่อส่วนรวมอย่างแท้จริง

## 2.2.6 บทบาทของวั<mark>ดต่อชุมชนตา</mark>มหลั<mark>กพร</mark>ะธรรมวินัย

วัดเป็นสถาบันสำคัญทางพระพุทธศาสนาที่มีความผูกพันเกื้อกูลซึ่งกันและกันกับชุมชนมาเป็น ระยะเวลาอันยาวนานนับตั้งแต่เริ่มแรกของการมีวัดเกิดขึ้นในพระพุทธศาสนา ถึงแม้ว่า ชุมชนจะเป็น ปัจจัยสำคัญที่ก่อให้เกิดวัดและมีบทบาทในการอุดหนุนค้ำจุนวัด แต่วัดก็มีบทบาทต่อชุมชนอย่างกว้าง ขวางเช่นกัน ดังที่พระมหาประยุทธ์ ปยุดโต (2513:14-15) กล่าวไว้ว่า

เมื่อการเผยแผ่เป็นผลสำเร็จกว้างขวาง จนพระพุทธศาสนาประดิษฐานลงมั่นคงแล้ว เกิดมี สถาบันวัดและพระสงฆ์ขึ้นเป็นหลักฐาน วัดและพระสงฆ์มีบทบาทเกี่ยวข้องกับความเป็นอยู่ทุกอย่าง และในทุกระยะแห่งชีวิตของประชาชน วัดก็กลายเป็นส่วนหนึ่งของสังคม และเป็นศูนย์กลางของ สังคมทีเดียว...

วัดจึงเป็นสถานที่อยู่ที่พระภิกษุสงฆ์ใช้ในการปฏิบัติหน้าที่ที่ตนมีอยู่ให้เหมาะสมหน้าที่ของพระ
กิกษุสงฆ์ตามที่เข้าใจกันก็คือ การสืบทอดพระศาสนา โดยการศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัย และนำเอา
พระธรรมวินัยนั้นมาปฏิบัติด้วยตนเองจนเกิดผลแล้วจึงนำเอาพระธรรมวินัยนั้นมาสั่งสอนเผยแผ่แก่
หมู่พระภิกษุสงฆ์ด้วยกันและแก่ประชาชนทั่วไป ซึ่งแสดงให้เห็นว่าไม่เพียงแต่พระภิกษุสงฆ์จะมีหน้าที่
ที่พึงปฏิบัติด่อกันระหว่างพระภิกษุสงฆ์ด้วยกันเท่านั้น แต่ยังต้องขยายขอบเขตหน้าที่ ที่พึงปฏิบัติออก
สู่ชุมชนด้วย ดังปรากฏในสิงคาโลวาทสูตรอันเป็นสูตรที่ว่าด้วยหน้าที่ที่บุคคลพึงปฏิบัติด่อกันในสังคม
โดยได้กล่าวถึงหน้าที่ระหว่างนักบวชกับประชาชนใว้อย่างชัดเจน เช่น คฤหัสถ์พึงอุปถัมภ์บำรุงสมณ

พราหมณ์หรือนักบวชด้วยการกระทำสิ่งใด ๆ ก็ประกอบด้วยเมตตาทั้งการกระทำทางกาย คำพูด ความ คิด ต้อนรับด้วยความเต็มใจ และอุปถัมภ์ด้วยปัจจัยสี่ ส่วนสมณพราหมณ์หรือนักบวชทั้งหลายเมื่อได้ รับการอุปถัมภ์บำรุงดังนั้นแล้วจึงควรแนะนำสั่งสอนให้ชาวบ้านละเว้นจากการทำความชั่วดำรงอยู่ในความดี สงเคราะห์อนุเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม และบอกทางแห่งการดำเนินชีวิตอันประเสริฐตามหลักพุทธธรรมให้ เป็นคัน (ที.ปา. 11/24/146) พระสูตรนี้แสดงให้เห็นว่าทั้งพระภิกษุสงฆ์และชาวบ้านต่างก็ต้องเกื้อกูล พึ่งพาอาศัยกันและกันทั้งสองฝ่ายจึงจะสามารถดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข และเป็นความ สมดุลที่ต่างฝ่ายต่างเต็มใจที่จะพึ่งพาซึ่งกันและกัน ดังนั้นวัดจึงเป็นสถานที่สำหรับให้พระภิกษุสงฆ์ อาศัยอยู่เป็นที่ดำเนินกิจการในหมู่พระภิกษุสงฆ์เองและที่เกี่ยวข้องกับประชาชน กิจการขั้นพื้นฐาน ของพระ<mark>สง</mark>ฆ์ที่ป<mark>รากฏอย่างเด่นชัด คือ การเผยแผ่ศาสนา ซึ่งกา</mark>รเผยแผ่ในร<mark>ะย</mark>ะแรกเป็นการจาริกไป ตามที่ต่างๆ เพื่อให้ศาสนาแพร่ขยายไปได้ทุกสถานที่และทุกชนชั้น ระยะนี้จึงเป็นระยะที่พยายามให้มี การประดิษฐานศาสนาได้อย่างมั่นคงแล<mark>ะกว้างขวาง จึง</mark>เป็นระยะที่พร<mark>ะ</mark>สงฆ์จาริกอ<mark>อ</mark>กไปหาประชาชน ต่อม<mark>าเ</mark>มื่อมีสถาบั<mark>นวัดเกิดขึ้นคณะสงฆ**์ก็ยังคงจาริกไปตา**มที่ต่าง ๆ จะอยู่ปร<mark>ะจ</mark>ำก็เพียงช่ว<mark>ง</mark>จำพรรษาเท่านั้น</mark> บท<mark>บาทของพระภิกษุสงฆ์ในช่วงนี้ที่มีต่อชุมชนจึงเป็นการสงเคราะห์ทา<mark>งด้</mark>าน<mark>จิตใจเป็น</mark>ส่วนใหญ่ แต่</mark> เมื่อ<mark>กา</mark>รเผยแผ่เ<mark>ป็นผลสำเร็จกว้างขวาง พระพุทธศาสนา</mark>ประดิษฐานได้อย่างมั่นคงแล้<mark>ว</mark> พระภิกษุสงฆ์ก็ ใม่มี<mark>คว</mark>ามจำเป็น<mark>ต้องออกจาริกต<sub>ลอดเวลา จึงเป็นช่วงที่</mark>พระภิกษุสงฆ์<mark>ใด้</mark>มีเวลาหยุด<mark>พ</mark>ักอยู่ที่วัดมากขึ้น</mark></sub> เป็นการรอคอยอนุเคราะห์ประชาชนอยู่ที่วัดแทน วัดจึงกลายเป็นศูนย์กลางในการปฏิบัติหน้าที่ของพระ ภิกษุสงฆ์ <mark>บทบาทของวัดจึงได้พัฒนาขึ้นดามลำดับของกาลเวลา (วันดี ยงช</mark>ูยศ, 2529:44)

อย่างไรก็ตามบทบาทของวัดต่อชุมชนตามหลักพระธรรมวินัยหรือหลักคำสอนของพระพุทธ ศาสนานั้น จะเห็นได้ว่าเป็นผลสะท้อนจากหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับชุมชนที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ซึ่งมีอยู่ หลายประการด้วยกัน เช่น หลักธรรมว่าด้วยการเป็นสมาชิกที่ดีของชุมชน กล่าวคือการที่บุคคลไม่ว่าจะ เป็นบรรพชิตหรือคฤหัสถ์จะเป็นสมาชิกที่ดีของชุมชนได้นั้นจะต้องมีหลักธรรม คือ การพึ่งตนเอง และ หลักการอยู่ร่วมกันด้วยดีในหมู่ชน เป็นต้น

หลักการพึ่งตนเองได้นั้น ได้แก่ การที่สมาชิกชุมชนแต่ละคนต้องทำตนให้เป็นที่พึ่งของตนได้ พร้อมที่จะรับผิดชอบตนเอง ไม่ทำตัวให้เป็นปัญหาหรือเป็นภาระถ่วงหมู่คณะ โดยการประพฤติตาม หลักธรรมสำหรับสร้างที่พึ่งแก่ตนเอง ที่เรียกว่า นาถกรณธรรม 10 ประการ ดังนี้

- 1) ศึก คือ การประพฤติดีมีระเบียบวินัย ได้แก่ การดำเนินชีวิตโดยสุจริตทั้งทางกาย วาจา มีระเบียบวินัย ขนบธรรมเนียมที่ดีงาม และประกอบสัมมาชีพ ไม่เบียดเบียนกันและกัน
- 2) พาหุสัจจะ คือ การได้รับการศึกษาที่ดี ได้แก่ การได้ศึกษาเล่าเรียนและสดับรับฟังมา มาก มีความรู้ ความเชี่ยวชาญ อย่างกว้างขวางลึกซึ้ง
  - 3) กัลยาณมิตตตา คือ การรู้จักคบหาคนดี ได้แก่ มีกัลยาณมิตร รู้จักที่จะเลือกคบหากับ Copyright by Mahidol University

บุคคลอื่น รู้จักแสวงหาที่ปรึกษาหรือผู้แนะนำสั่งสอนที่ดี อันจะทำให้ชีวิตเกิดความเจริญงอกงามยิ่งขึ้น

- 4) โสวจัสสตา คือ การมีอัธยาศัยดี เป็นคนพูดจากันง่าย ได้แก่ การไม่เป็นคนหัวรุนแรง อวดดื้อถือดี ดื้อรั้น กระด้าง รู้จักรับฟังเหตุผลและข้อเท็จจริงจากบุคคลอื่น และพร้อมที่จะแก้ไข ปรับปรุงให้ดีขึ้น
- 5) กิงกรณีเยสุ ทักขตา คือ รู้จักขวนขวายในกิจการของหมู่คณะ ได้แก่ การรู้จักเอาใจใส่ ช่วยเหลือกิจการของชุมชนส่วนรวม รู้จักใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองหาวิธีดำเนินการที่เหมาะสม เพื่อ จะได้จัดทำให้สำเร็จเรียบร้อยด้วยดี
- 6) ธรรมกามตา คือ เป็นผู้ฝักใฝ่ยนดีในธรรม ได้แก่ รักชอบธรรม ชอบศึกษาค้นคว้า หาความ รู้ ความจริง จะทำสิ่งใดก็ยึดหลักธรรมเป็นเครื่องนำทาง เป็นเครื่องยึดเหนี่ยว สร้างสรรค์พัฒนาให้ สำเร็จประโยชน์สุขที่แท้จริง
- 7) วิร**ิยารัมภะ คือ การปรารภความเพียร ได้แก่ ขยันหมั่นเพี**ยร ไม่ระย่<mark>อต่</mark>อความยากลำบาก ขยัน<mark>เลิกละสิ่งชั่ว สร้างสรรค์สิ่งดีงาม บากบั่น ก้าวหน้า ไม่ทอดทิ้งธุระหน้าที่</mark>
- 8) สันตุฏฐี คือ มีความสันโดษ ได้แก่ ความรู้จักพอดี ยินดี พึงพอใจในผลงานและความ สำเร็<mark>จ</mark>ต่างๆ ที่ตนสร้าง ตนทำ หรือแสวงหามาได้ ด้วยกำลังแห่งความเพียรพยายามของตนโดยทาง ชอบธรรม และไม่หมกมุ่นมัวเมาเห็นแก่ความสุขทางวัตถุ
- 9) สติ คือ ความระลึกรู้ตัว ได้แก่ มีสติมั่นคง ไม่ประมาท เลินเล่อ รู้จักกำหนดจดจำ ระลึก ได้ในการที่ทำ คำที่พูด กิจที่ทำแล้วและที่จะต้องจัดทำต่อไปได้ จะกระทำสิ่งใดก็มีความรอบคอบรู้จัก ยับยั้งชั่งใจ ไม่ผลีผลาม ไม่ปล่อยโอกาสให้ล่วงเลยไปสำหรับความดึงาม
- 10) **ปัญญา คือ มีความรู้ชอบ รู้อย่างแจ้งชัดถูกต้องแท้จริง** ใด้แก่ ปัญญาที่หยั่งรู้เหตุผล รู้ดี รู้ชั่ว รู้สิ่งที่เป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์ มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง รู้จักพิจารณา วินิจฉัยสิ่งทั้งหลายด้วยใจเป็นอิสระ มีเหตุผลเหนืออารมณ์ ทำสิ่งต่างๆ อย่างมีวิจารณญาณ (ที.ปา. 11/ 357/279-281)

สำหรับหลักการอยู่ร่วมกันด้วยดีในหมู่ชน หรือสังคม ชุมชน เพื่อประโยชน์สุขร่วมกันนั้นพึง ปฏิบัติตามหลักการอยู่ร่วมกัน อันเป็นหลักธรรมที่เป็นเหตุให้ระลึกถึงกันและกัน ที่เรียกว่า สาราณียธรรม คือให้มีความรัก ความเมตตา มีความเห็นอกเห็นใจ เอื้อเฟื้อต่อกัน รู้จักแบ่งปันและใช้ประโยชน์ ทรัพยากรส่วนรวมร่วมกันอย่างมีความเสมอภาคเท่าเทียมกัน ตลอดจนการรู้จักรักษาระเบียบวินัยของ ส่วนรวม มีแบบแผนพฤติกรรมและหลักความคิดเห็น ยึดถืออุดมคติ หลักแห่งความดีงามหรือจุด หมายสูงสุดอันเดียวกัน (ที.ปา. 11/317/242-243) และ พรหมวิหารธรรม คือ มีความรักความปรารถนาดี ต้องการช่วยเหลือผู้อื่นให้ประสบประโยชน์สุขที่เรียกว่า เมตตา มีความสงสาร ต้องการช่วยเหลือให้ผู้ อื่นพ้นจากความทุกข์ยากเดือนร้อนต่างๆ ที่เรียกว่า กรุณา มีความเบิกบานใจพลอยยินดีด้วยเมื่อผู้อื่น

ประสบความสุขความสำเร็จในชีวิต กิจการงานต่างๆ ที่เรียกว่า มุทิตา และมีใจเที่ยงธรรมเป็นกลาง คือรู้จักวางจิตให้เรียบสม่ำเสมอ มั่นคง เที่ยงตรงดุจตราชั่ง มองเห็นการที่บุคคลจะได้รับผลดีหรือชั่ว ตามสมควรแก่เหตุ แล้ววินิจฉัยปฏิบัติไปตามความเป็นจริงอย่างเที่ยงธรรม ที่เรียกว่า อุเบกขา (ที.ม. 10/184/179) นอกจากนี้ยังต้องปฏิบัติหลัก สังคหวัตถุธรรม คือหลักการสงเคราะห์หรือธรรมเป็น เครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจหมู่ชน ช่วยประสานชุมชนไว้ในความรักความสามัคคี ซึ่งพระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตุโต, (2535:9)) ได้นำจากพระไตรปิฎกมาแสดงไว้ดังนี้

- 1) ทาน ให้ปั่น คือ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เสียสละ แบ่งปั่น ช่วยเหลือสงเคราะห์ ด้วยปัจจัยสี่ ทุนหรือทรัพย์สินสิ่งของตลอดจนให้ความรู้ความเข้าใจ และศิลปวิทยา
- 2) ปียวาจา พูดอย่างรักกัน คือ กล่าวคำสุภาพ ไพเราะน่าฟัง ชี้แจงแนะนำสิ่งที่เป็นประโยชน์ มีเหตุผลเป็นหลักฐาน ชักจูงในทางที่ดีงาม หรือคำแสดงความเห็นอกเห็นใจ ให้กำลังใจ รู้จักพูดให้ เกิดความเข้าใจดี สมานสามัคคี เกิดไมตรี ทำให้รักใคร่นับถือและช่วยเหลือเกื้อกูลกัน
- 3) อัตถจริยา ทำประโยชน์แก่เขา คือช่วยเหลือด้วยแรงกาย และขวนขวายช่วยเหลือ กิจการต่างๆ บำเพ็ญสาธารณประโยชน์ รวมทั้งช่วยแก้ใขปัญหาและช่วยปรับปรุงส่งเสริมในด้าน จริยธรรม
- 4) สมานัดดตา เอา<mark>ตัวเข้าสมาน คือ ทำตัวให้เข้ากับเขาได้ ว</mark>างตนเสมอ<mark>ตั้</mark>นเสมอปลาย ให้ ความเสมอภาค ปฏิบัติสม่ำเสมอกันต่อคนทั้งหลาย ไม่เอาเปรียบ และเสมอในสุขทุกข์ คือ ร่วมสุข ร่วมทุกข์ ร่วมรับรู้ ร่วมแก้ใจปัญหา เพื่อให้เกิดประโยชน์สุขร่วมกัน (ที.ปา. 11/140/141)

ดังนั้น พระภิกษุสงฆ์ในฐานะตัวแทนของวัดในการแสดงบทบาทต่อชุมชน จึงจำเป็นต้องมี ความรู้ความเข้าใจสภาพความเป็นไปของชุมชน และสังคมในขณะนั้นเป็นอย่างดี จึงสามารถนำหลัก ธรรมไปเผยแผ่ แนะนำสั่งสอนได้อย่างมีประสิทธิภาพ สอดคล้องกับความต้องการที่แท้จริงของชุมชน ดังที่พระพุทธองค์ตรัสไว้ในหลักสัปปุริสธรรม 7 ในข้อที่ 6 ที่ว่า ปริสัญญุตา คือ การรู้จักชุมชน ได้แก่ รู้จักท้องถิ่นที่ชุมนุม และชุมชน รู้จักการอันควรประพฤติปฏิบัติในถิ่นที่ชุมชน และต่อชุมชนนั้นว่าเมื่อ เข้าไปแล้วควรต้องประพฤติปฏิบัติอย่างไร ท้องถิ่น ชุมชนนั้นมีระเบียบวินัย วัฒนธรรม ประเพณี อย่างนั้น มีปัญหาและความต้องการอย่างนั้น ควรที่จะเกี่ยวข้อง สงเคราะห์ อนุเคราะห์ และควรบำเพ็ญ ประโยชน์ให้อย่างไรจึงจะเหมาะสม เป็นต้น (องฺสตฺตก. 23/65/104)

เนื่องจากชีวิตในเพศบรรพชิตของพระภิกบุสงฆ์นั้นเป็นรูปแบบของการดำรงชีวิตอีกแบบ หนึ่งซึ่งจะต้องเสียสละความสะดวก สบายส่วนตัวในทางโลกทุกประการ เพื่อขจัดกิเลสและมุ่งบำเพ็ญ สมณธรรมเพื่อบรรลุคุณธรรมขั้นสูงยิ่งขึ้นไปในขณะเดียวกันก็ต้องปฏิบัติหน้าที่เพื่อส่วนรวมในด้านอื่นด้วย คือ การสงเคราะห์ประชาชนและชุมชนด้วยความเมตตาเสียสละ ดังนั้นการพักอยู่อาศัยในวัดจึงมิใช่ วัตถุประสงค์หลักเพื่อความสะดวกสบายหรือเพื่อลาภสักการะอื่นใด แต่วัตถุประสงค์หลักคือการอยู่เพื่อ ปฏิบัติหน้าที่ที่ตนพึงปฏิบัติทั้งต่อตนเอง ชุมชน และสังคม โดยส่วนรวมด้วย ดังพระพุทธดำรัสที่ว่า

อนึ่ง เธอทั้งหลาย พึงศึกษาอย่างนี้ว่า เมื่อพิจารณาเห็นประโยชน์ของตน ควรแท้ทีเดียว ที่ จะทำประโยชน์นั้นให้สำเร็จด้วยความไม่ประมาท เมื่อพิจารณาเห็นประโยชน์ของผู้อื่น ก็ควรแท้ทีเดียว ที่จะทำประโยชน์นั้นให้สำเร็จด้วยความไม่ประมาท หรือเมื่อพิจารณาเห็นประโยชน์ของทั้งสองฝ่าย ก็ ควรแท้ทีเดียวที่จะทำประโยชน์ทั้งสองฝ่ายนั้นให้สำเร็จด้วย ความไม่ประมาท (องฺ.สตฺตก. 23/69/114)

เพราะฉะนั้น พระภิกษุสงฆ์จึงมีหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติธรรม เพื่อบรรลุคุณธรรมชั้นสูง ซึ่งเป็นการ ช่วยเหลือตนเอง และช่วยเหลือผู้อื่นให้ได้รับประโยชน์ตามความเหมาะสม คือ นำหลักธรรมที่ตนได้ เรียนรู้และปฏิบัติมาเผยแผ่เพื่อให้หมู่ชนได้นำไปปรับใช้ตามความต้องการ ดังนั้นการอยู่อาศัยในวัด ของพระภิกษุสงฆ์จึงเป็นเพียงความหมายรอง ความหมายหลักของวัดจึงหมายถึงสถานที่ที่พระภิกษุ สงฆ์พักอาศัยเพื่อจะทำหน้าที่ของตนได้อย่างสมบูรณ์ (พระราชวรมุนี อ้างถึงใน วันดี ยงชูยศ, 2529:8)

ในพระธ<mark>รรมวินัยยังมีบทบัญญัติสำหรับรักษาบทบาทความสัมพันธ์ระหว่า</mark>งวัดและพระภิกษุ สงฆ์<mark>กับ</mark>ประชาชน<mark>และชุมชน ให้อยู่ในสภาพที่ถูกต้อ</mark>ง มั่นคง ให้สถาบันวัด<mark>แล</mark>ะคณะสงฆ<mark>์อ</mark>ยู่ในฐานะมีเกียรติ เป็น<mark>ที่</mark>เคารพเท<mark>ิดทูน ทำการสงเคราะห์ อนุเคราะห์ประชาชนด้วยคุณ</mark>ธรรม หวั<mark>ง</mark>ประโยชน์สุขแก่ ประ<mark>ชา</mark>ชนอย่าง<mark>แท้จริง มิใช่เพ่งอามิสหรือวัตถุสิ่งขอ</mark>ง ลาภสักการะ หรือกลายเป็นการคลุกคลีกับ คฤห<mark>ัสถ์ในฐานะอันไม่ควร เช่น บทบัญญัติห้ามไม่ให้พร</mark>ะภิกษุสงฆ์ปร<mark>ะจ</mark>บคฤหัสถ์ <mark>ด้</mark>วยการยอมตัวลง รับใช้เ<mark>ขาในกิจการต่<mark>าง ๆ (วิ.ม.ป. 1/622/736) ใ</mark>ม**ให้พระ**ภิกษุสงฆ์เป็<mark>นค</mark>นมักขอ (ว<mark>ิ.ม</mark>.ท. 2/53/39-42)</mark> ในการด<mark>ำเนินชีวิตที่ต้องปฏิสัมพันธ์กับชุมชนในด้านต่าง</mark> ๆ นั้น พระพุทธเ<mark>จ้าจึงตรัส</mark>เตือนพระภิกษุสงฆ์ ทั้งหลายใ<mark>ม่ให้ประมาท ดังพระดำรัสที่ว่า "ปฏิปทาที่อิงอาศัยลาก เป็นอย่างหนึ่ง</mark> ปฏิปทาที่ให้ถึงนิพพาน เป็นอีกอย่างหนึ่ง ทราบดังนี้แล้ว ไม่พึงเพลิดเพลินในสักการะ พึงพอกพูนวิเวกเนื่อง ๆ ..." (ขุ.ธ. 25/ 15/21) และว่า "ภิกษุท**ั้งหลาย ควรพิจาร**ณาอยู่เสมอว่า เรามีเพศต่างจากฆราวาส เรามีชีวิตที่ต้องอาศัยผู้อื่น การงานที่สมณะพึงกระทำ...กระทำแล้วหรือยัง" (องุ.ทสก. 24/48/91) แม้ตอนก่อนที่จะเสด็จ **ปรินิพพานก็ได้ตรัสเตือนพระภิกษุสงฆ์ทั้งหลายให้ร**ีบเร่งบำเพ็ญอัตตประโยชน์และปรหิตประโยชน์ให้ สำเร็จด้วยความไม่ประมาทดังพระดำรัสที่ว่า "ดูกร ภิกษุทั้งหลาย บัดนี้เราขอเดือนพวกเธอทั้งหลายว่า สังขารทั้งหลายมีความสิ้นไปและความเสื่อมไปเป็นธรรมดา เธอทั้งหลายจงยังความไม่ประมาทให้ถึง พร้อมเถิด" (ที.มหา. 10/143/180) และได้ทรงมอบหลักพระธรรมวินัยไว้ให้เป็นพระศาสดาแทนพระองค์ ดังพระดำรัสที่ตรัสแก่พระอานนท์ซึ่งเป็นพุทธอุปัฏฐากว่า "ดูกร อานนท์ ธรรมและวินัยใด อันเรา (ดถาคต) แสดงแล้ว บัญญัติแล้วแก่เธอทั้งหลาย ธรรมและวินัยนั้น จักเป็นศาสดาของเธอทั้งหลาย โดยกาลล่วง ไปแห่งเรา" (ที.ม. 10/141/146-147) ดังนั้น พระภิกษุสงฆ์จึงมีหน้าที่สืบทอดพระธรรมวินัยโดยการ ศึกษาปฏิบัติและนำออกเผยแผ่สั่งสอนประชาชน โดยมีเป้าหมายคือการกำจัดทุกข์และสร้างสันดิสุขให้ เกิดขึ้น ขั้นสูงสุดได้แก่การบรรลุนิพพานอันทำให้สามารถดับกิเลสและกองทุกข์ทั้งหลายทั้งปวงได้อย่าง

Copyright by Mahidol University

สิ้นเชิง

จากการปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัยดังกล่าวจึงทำให้สถาบันวัดและพระภิกษุสงฆ์ดำรง ฐานะและบทบาทหน้าที่เป็นที่เคารพ ยกย่อง ของสังคม ซึ่งปัจจัยสำคัญที่เชิดชูฐานะของวัดและพระ ภิกษุสงฆ์ให้เป็นสถาบันที่มีเกียรติเป็นที่เคารพ สักการะ ของประชาชนและสังคมนั้น มี 3 ประการ คือ ความบริสุทธิ์ ความเสียสละบำเพ็ญประโยชน์ และความเป็นผู้นำทางสติปัญญา (พระมหาประยุทธิ์ ปยุตฺโต, 2513:19) ซึ่งมีนัยและความหมาย ดังนี้

- 1) ความบริสุทธิ์ ได้แก่ สถาบันวัดและพระภิกษุสงฆ์โดยพระธรรมวินัยนั้นเป็นสถาบันแห่ง ความบริสุทธิ์ เป็นผู้นำทางด้านศีลธรรมจริยธรรม เพราะดำรงอยู่ในศีล สมาธิ ปัญญา ในความเป็นผู้รู้ ผู้ดื่นผู้เบิกบาน ความบริสุทธิ์ ยุติธรรม ไม่แบ่งฝักฝ่าย และไม่มุ่งเอาวัตถุเป็นที่ตั้ง แต่ถือเอาหลักธรรม เป็นใหญ่ (ธรรมาธิปไดย)
- 2) ความเสียสละ ได้แก่ ความเป็นสถาบันแห่งความเสียสละและบำเพ็ญประโยชน์แก่ส่วน รวม โดยมิได้มุ่งหวังสิ่งตอบแทน พระภิกษุสงฆ์เองตั้งแต่วันแรกที่ออกบวชก็ต้องสละครอบครัว บ้านเรือน ทรัพย์สมบัติ และความสะดวกสบายส่วนตัวในทางโลกทุกประการ หันมานุ่งห่มผ้าบังสุกุลจีวร ทรงผ้า 3 ผืน (ไตรจีวร) มุ่งอุทิสตนเพื่อสึกษาค้นคว้าแสวงหาสัจจะธรรม บำเพ็ญสมณธรรมเพื่อขจัดกิเลสและ กองทุกข์ อันเป็นประโยชน์ในส่วนตน แล้วนำมาสั่งสอนประชาชนเพื่อนำไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิต ในขณะที่วัดก็เป็นสมบัติของส่วนรวม มิใช่ของพระภิกษุสงฆ์รูปหนึ่งรูปใด หรือประชาชนคนหนึ่งคนใด แต่เป็นสถานที่ของส่วนรวมที่ต้องใช้ประโยชน์ร่วมกันโดยชอบตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย
- 3) ความเป็นผู้นำทางสติปัญญา ได้แก่ การที่วัดเป็นสถาบันแห่งการเรียนรู้ โดยมี พระพุทธเจ้าและพระอริยสาวกตลอดจนพระภิกษุสงฆ์ผู้ปุถุชน เป็นครู อาจารย์ คอยให้การอบรมสั่ง สอนในด้านคุณธรรม ศีลธรรม และจริยธรรม ทั้งแก่พระภิกษุสงฆ์เองและแก่ประชาชนทั่วไป พระ ภิกษุสงฆ์เองว่าโดยหน้าที่ตามพระธรรมวินัยเมื่อบวชเข้ามาแล้วต้องถือเอาธุระทางพระศาสนา 2 ประการ คือ
- (1) คันถธุระ ได้แก่ การศึกษาเรียนรู้พระธรรมวินัย ตลอดจนหลักธรรมข้อใดข้อหนึ่ง หรือ ว่าพระพุทธจวนะคือพระไตรปิฎกทั้งสิ้น จนเกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องสามารถนำไปแนะนำสั่ง สอนบุคคลอื่นได้ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า การศึกษาปริยัติธรรม
- (2) วิปัสสนาธุระ ได้แก่ ธุระฝ่ายวิปัสสนา หรือธุระด้านการเจริญวิปัสสนา อันเป็นกิจพระ สาสนาในด้านการบำเพ็ญกรรมฐาน คือ การฝึกอบรมปัญญาให้เกิดความเห็นแจ้ง รู้ชัดภาวะของสิ่งทั้ง หลายตามที่มันเป็นของมันเอง คือเห็นตรงต่อความเป็นจริงของสภาวธรรม เช่น ปัญญาที่เห็นใตรลักษณ์ ได้แก่ ความเป็นของไม่เที่ยง (อนิจุจตา) ความเป็นสภาพที่เป็นทุกข์ (ทุกุขตา) และความเป็นของมิใช่ ตัวตน ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น (อนตุตตา) yright by Mahidol University

เมื่อพระภิกษุสงฆ์ถือเอาธุระทั้งสองประการดังกล่าวอันเป็นส่วนแห่งการศึกษาปริยัติธรรม และปฏิบัติธรรม พร้อมทั้งปฏิบัติตามหลักใตรสิกขา คือ อธิสิลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญสิกขา อย่างจริงจังจนเกิดปฏิเวธธรรมคือผลที่เกิดจากการประพฤติปฏิบัติตามหลักการดังกล่าวนั้นแล้วนำมา เผยแผ่สั่งสอนประชาชนอย่างจริงจัง ก็จะส่งผลให้สถาบันวัดและคณะสงฆ์มี บทบาทในการช่วยเหลือ บำบัดทุกข์บำรุงสุขแก่ประชาชนและชุมชนได้อย่างกว้างขวาง สมตามปรัชญาและเจตนารมณ์แก่การก่อ เกิดสถาบันวัดและคณะสงฆ์อย่างแท้จริง

จากการศึกษาหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาหรือหลักพระธรรมวินัยในส่วนที่เกี่ยวข้องกับ บทบาทหน้าที่ของวัดและพระภิกษุสงฆ์ที่ได้กล่าวมา จึงพอสรุปบทบาทของวัดที่ปรากฏตามหลักการ แห่งพระธรรมวินัยโดยสังเขปได้ดังนี้

- 1) เป็นสถานที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติพระธรรมวินัยและทรงแสดงพระธรรมเทศนาต่าง ๆ เช่น วัดเวหุวัน นับว่าเป็นวัดที่มีบทบาทและความสำคัญยิ่งวัดหนึ่ง เนื่องจากเป็นวัดแห่งแรกใน พระพุทธศาสนา ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้เป็นสูนย์กลางในการบริหารกิจการพระศาสนา เพื่อประดิษฐาน พระพุทธศาสนาให้มั่นคงและแพร่หลายออกไปในที่ต่าง ๆ พระพุทธองค์ได้ทรงบัญญัติพระวินัย ดัง ข้อความที่ปรากฏในพระไตรปิฎกกว่า "โดยสมัยนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้า ประทับอยู่ ณ พระเวหุวันวิหาร ...ครั้นแล้วทรงทำธรรมมีการรับสั่งกะภิกษุทั้งหลายว่า ดูกรภิกษุทั้งหลาย ภิกษุอาบน้ำ ไม่พึงสีกายที่ต้นไม้ รูปใดสีด้องอาบัติทุกกฎ" (วิ.จุล. 7/1/1) เป็นต้น และทรงแสดงโอวาท ปาติโมกข์ ในท่ามกลางเหล่า พระอรหันต์ซึ่งมาประชุมกันโดยมิได้นัดหมายกันมาก่อน การประชุมครั้งนี้ เรียกว่า จาตุรงคสันนิบาด เพราะเป็นการประชุมที่ประกอบด้วยองค์ 4 ซึ่งในอรรถกถาทีฆนขสูตร (พระพุทธโฆสะ, 2463:197) แสดงไว้ ดังนี้
- (1) เป็นการปร**ะชุมกันในวันอุโบสถมามปุณณ**มี คือ วันเพ็ญ เดือนมาฆะ (ขึ้น 15 ค่ำ เดือน 3)
  - (2) ภิกษุจำนวน 1,250 รูป ซึ่งมาประชุมกันนั้น ล้วนมิใด้มีการนัดหมายกันมาก่อน
  - (3) ภิกษุเหล่านั้นล้วนเป็นพระอรหันต์ผู้ใด้อภิญญา 6
  - (4) ภิกษุเหล่านั้นล้วนได้รับการอุปสมบทจากพระพุทธเจ้าด้วยวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทา แต่สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ทรงนิพนธ์ไว้ ดังนี้
    - (5) ภิกษุจำนวน 1,250 รูป ซึ่งมาประชุมกันนั้น ล้วนเป็นพระอรหันต์ทั้งสิ้น
    - (6) ล้วนเป็นเอหิภิกขุอุปสัมปทา คือได้รับการอุปสมบทจากพระพุทธเจ้าโดยตรง
    - (7) ล้วนมาประชุมกันโดยมิได้นัดหมายมาก่อน
    - (8) เป็นวันที่พระพุทธเจ้าใด้ทรงแสดงโอวาทปาติโมกข์

โอวาทปาติโมกข์ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงนี้นับว่าเป็นหลักใหญ่ เป็นหลักการสำคัญ เป็นหัวใจ

ของพระพุทธศาสนา และเป็นนโยบายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าทรงประทานแก่พระ อรหันต์สาวกจำนวนดังกล่าวก่อนที่จะส่งไปประกาศพระศาสนาในที่ต่าง ๆ ว่าในการเผยแผ่พระศาสนานั้น จะไม่ใช้วิธีการกล่าวร้ายโจมตี เบียดเบียน ทำร้าย ทำลาย หรือประหัดประหารบุคคลอื่น แต่ให้ใช้ นโยบายการเผยแผ่อย่างสันดิ ดังนั้นในประวัติศาสตร์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ผ่านมาจึงไม่ปรากฏ ว่ามีการนองเลือดเกิดขึ้นแม้สักครั้งเดียว ใจความสำคัญแห่งโอวาทปาติโมกข์ตามที่ปรากฏในพระไตร ปิฎกนั้นมีว่า

ขันดี คือความอดทนเป็นดบะอย่างยิ่ง พระพุทธเจ้าทั้งหลายดรัสว่า พระนิพพานเป็นธรรมอย่าง ยิ่ง ผู้ทำร้ายผู้อื่นอยู่ไม่ชื่อว่าเป็นบรรพชิต ผู้เบียดเบียนผู้อื่นอยู่ไม่ชื่อว่าเป็นสมณะเลย การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม การทำจิตของตนให้ผ่องใส นี้เป็นคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย การไม่ กล่าวร้ายหนึ่ง การไม่ทำร้ายหนึ่ง ความสำรวมในพระปาติโมกข์หนึ่ง การประกอบความเพียรในจิตอันยิ่งหนึ่ง เหล่านี้เป็นคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย (ที.ม.10/55/48-49; ขุ.ธ.25/24/33-34)

- 2) เป็นสถาบันการศึกษาของพระภิกษุสงฆ์ เนื่องจากวัดเป็นที่อยู่จำพรรษาของพระภิกษุสงฆ์ และมีการอยู่รวมกันเป็นหมู่ คณะ เป็นชุมชน ในหมู่พระภิกษุสงฆ์เหล่านั้นมีทั้งพระเก่า ปานกลาง และพระ ใหม่ มีทั้งผู้เชี่ยวชาญพระไตรปิฎก ผู้เชี่ยวชาญเรื่องพระวินัย (พระวินัยธร) ผู้เชี่ยวชาญด้านหลักธรรม (พระธรรมกลึก) หลักสูตรที่ศึกษาคือ คันถธุระ วิปัสสนาธุระ โดยยึดตามระบบไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา พระภิกษุสงฆ์ทั้งหลายจึงได้ศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัยจากกันและกัน ซึ่งวิธีการเรียนก็มักจะ เป็นแบบมุขปาฐะ คือ ทรงจำแบบปากเปล่าสืบต่อกันมา มีการฝึกฝน อบรม ท่องบ่น สาธยาย เพื่อ ความช้ำชองคล่องปาก และแม่นยำไม่ผิดเพี้ยน โดยมิได้มีการจารึกลงในคัมภีร์เป็นลายลักษณ์อักษร
- 3) เป็นสถานที่อบรมสั่งสอนประชาชนให้เข้าถึงธรรม ในสมัยพุทธกาลชาวบ้านมักจะมา รักษาอุโบสถศีล ฟังธรรมกันที่วัดในวันธรรมสวนะหรือวันพระกันเป็นประจำสม่ำเสมอ แม้แต่ในวัน ปกติก็มีชาวบ้านมาฟังธรรมกัน โดยพระกิกษุสงฆ์จะเป็นผู้ให้การอบรมสั่งสอน แสดงธรรมให้ฟังใน เรื่องราวต่าง ๆ เช่น อนุปุพพิกถา อันกล่าวถึงเรื่องทานกถา ศีลกถา สักคกถา (ว่าด้วยเรื่องสวรรค์) กามาทีนวกถา (พรรณนาโทษของกาม) และเนกขัมมานิสังสกถา (ว่าด้วยอานิสงส์การออกบวช) เป็นต้น ภายในวัดมักจะมีลานเป็นที่ฟังธรรม มีความสงบร่มรื่น ร่มเย็น เป็นธรรมชาดิ นอกจากนี้ยังมีโรงธรรม หรือโรงอุโบสถ (อุโบสถาคาร) ซึ่งนอกจากจะใช้ประโยชน์ในการประกอบสังฆกรรมอันเป็นกิจเฉพาะ ของสงฆ์แล้ว ยังใช้เป็นสถานที่ฟังธรรมและปฏิบัติธรรมของประชาชนทั่วไปด้วย
- 4) เป็นสถานที่บำเพ็ญกุศลของพุทธศาสนิกชน เนื่องจากวัดมีพระภิกษุสงฆ์อาศัยอยู่จำนวน มาก ซึ่งพุทธศาสนิกชนทั่วไปถือว่าพระภิกษุสงฆ์นั้นเป็นเนื้อนาบุญอันประเสริฐ ดังนั้นนอกจากจะ นิมนต์พระไปทำบุญที่บ้านแล้วยังนิยมมาทำบุญที่วัดด้วย โดยการถวายทาน รักษาศีล ฟังธรรม และ

Copyright by Mahidol University

เจริญจิตภาวนา เป็นต้น เช่น อนาถปิณฑิกเศรษฐีผู้ถวายวัดเชตวัน และนางวิสาขามหา อุบสิกาผู้สร้าง วัดบุพพารามถวาย เวลาไปวัดหากเป็นตอนเช้าก่อนเที่ยง มักจะนำของเขี้ยวของฉันไปด้วย หากเป็น ยามวิกาลหลังเที่ยงวันไปแล้วก็จะนำน้ำปานะอย่างใดอย่างหนึ่งไปด้วยเสมอเพื่อถวายแด่พระภิกษุสงฆ์ ทั้งสองท่านจึงได้ชื่อว่าเป็นผู้ไม่เคยไปมือเปล่าเวลาไปวัด จึงเป็นที่รู้จักดีของพระภิกษุสามเณรในวัดนั้น ๆ

- 5) เป็นสถานที่พบปะสนทนาธรรมระหว่างพระภิกษุสงฆ์ด้วยกันเอง และระหว่าง พระ ภิกษุสงฆ์กับประชาชน การสนทนาธรรมนั้นเป็นกิจที่สำคัญจำเป็นอย่างหนึ่งในสมัยพุทธกาลและนับว่า เป็นกระบวนการในการศึกษาเรียนรู้พระธรรมวินัยที่สำคัญประการหนึ่งของพระภิกษุสงฆ์ด้วยเช่นกัน
- 6) เป็นที่พักอาศัยของอารามิกชน คือคนที่อาศัยวัดอยู่หรือคนงานวัด เป็นต้น ดังนั้นในวัด จึงต้องมีเ<mark>จ้าหน้าที่ซึ่งได้รับการแต่งตั้งจากคณะสงฆ์ให้เป็นผู้คอยควบดูแล และใช้งานอารามิกชนเหล่านั้น ตำแหน่งดังกล่าวนั้น เรียกว่า อารามิเปสกะ ซึ่งเป็นหนึ่งในสามของเจ้าอธิการแห่งอาราม</mark>
- 7) เป็<mark>นสถานที่บำเพ็ญการสงเคราะห์ของพระภิกษุสงฆ์และ</mark>ประชาชน การสงเคราะห์ตาม หลักในทางพระพุทธศาสนานั้น เรียกว่า สังคหะ มี 2 ประการ คือ
- (1) อามิสสังคหะ คือ การสงเคราะห์ด้วยอามิส ได้แก่ การสงเคราะห์ด้วยวัตถุสิ่งของ ที่ เป็นรูปธรรม ซึ่งจะเป็นประโยชน์แก่ผู้รับ เช่น ปัจจัย 4 อันได้แก่ อาหารบิณฑบาด เครื่องนุ่งห่มหรือ จีวร ที่อยู่อาศัยหรือเสนาสนะ และยารักษาโรคหรือคิลานเภสัชบริชาร
- (2) ธัมมสังคหะ คือ การสงเคราะห์ด้วยธรรม ได้แก่ การสงเคราะห์ด้วยการให้ธรรม หรือคำแนะนำ สั่งสอน ให้รู้จักดี ชั่ว บาป บุญ คุณ โทษ ประโยชน์ มิใช่ประโยชน์ และอะไรควร ไม่ควร เป็นต้น มีลักษณะการสงเคราะห์ด้วยสิ่งที่เป็นนามธรรม และก่อให้เกิดการประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ตลอดจนบรรลุถึงความเป็นพระอรหันต์ หลุดพ้นอาสวะกิเลสทั้งหลายได้อย่างสิ้นเชิง (องฺ.ทุก. 20/393/1083)

# 2.2.7 ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนตามหลักพระธรรมวินัย

พระพุทธเจ้านั้นพระองค์ทรงเล็งเห็นถึงความสำคัญของพลังสงฆ์หรือชุมชนที่มีความเข้มแข็ง พร้อมเพียงว่าจะเป็นเหตุนำมาซึ่งประโยชน์เกื้อกูลและความสุข ความสำเร็จ ก้าวหน้า ของหมู่คณะ ชุมชน และประชาชนโดยทั่วไป ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า "สุขา สงฺฆสส สามคฺคี" (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2532:113) ซึ่งมีความหมายว่า ความพร้อมเพียงของสงฆ์หรือชุมชนเป็น เหตุนำมาซึ่งประโยชน์สุขอย่างแท้จริง ดังนั้นพระองค์จึงทรงตั้งชุมชนสงฆ์ซึ่งเป็นแบบอย่างแท่งการ ครองชีวิตอันประเสริฐขึ้นและทรงอนุญาดวัดหรืออารามสำหรับเป็นที่พักอาสัยด้วย ทั้งนี้ก็เพราะทรง ประสงค์ให้วัดและสงฆ์ซึ่งเป็นชุมชนอุดมคดิกับชาวบ้านมีความสัมพันธ์ที่ดีก่อกันนั่นเอง เพราะต่าง ต้องพึ่งพาอาสัยซึ่งกันและกัน ดังที่พระองค์ดรัสถึงการพึ่งพาอาสัยกันและกันระหว่างพระสงฆ์กับชาว



# บ้านไว้ในพหุการสูตรว่า

ภิกษุทั้งหลาย พราหมณ์และคฤหบดีทั้งหลายเป็นผู้มีอุปการะมากแก่เธอทั้งหลาย บำรุงเธอทั้ง หลายด้วยจีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัชบริชาร แม้เธอทั้งหลายก็จงเป็นผู้มีอุปการะ มาก แก่พราหมณ์และคฤหบดีทั้งหลาย จงแสดงธรรมอันงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ (แบบแห่งการครองชีวิตอันประเสริฐ) พร้อมทั้งอรรถ พร้อมทั้งพยัญชนะ อัน บริสุทธิ์บริบูรณ์สิ้นเชิง แก่พราหมณ์และคฤหบดีเหล่านั้นเถิด ...ภิกษุทั้งหลายคฤหัสถ์และบรรพชิตทั้ง หลายต่างอาศัยซึ่งกันและกัน ด้วยอามิสทาน และธรรมทาน อยู่ประพฤติพรหมจรรย์นี้ เพื่อต้องการ สลัดโอมะ เพื่อความสิ้นทุกจ์โดยชอบ ด้วยอาการอย่างนี้ (ขุ.อิติ. 25/287/293-294)

แม้ในการดำเนินชีวิตในแต่ละวันของพระภิกษุสงฆ์นั้น พระพุทธองค์ก็ได้ตรัสว่า "การบวชนี้ อาศัยข้าวที่ชาวบ้านใส่บาตรเป็นอยู่ เธอพึงทำความอุตสาหะในข้อนี้ตลอดชีวิต..." (วิ.มหา. 4/143/148) และทรงตรัสให้พระภิกษุสงฆ์มีความเป็นอยู่แบบพอเพียงเพื่อความเป็นผู้ไม่ประมาทอันจะเกื้อกูลต่อ การประพฤติพรหมจรรย์และไม่เป็นภาระที่ก่อความยุ่งยากแก่ชาวบ้านว่า "บรรพชิตพึงพิจารณาเนื่องๆ ว่าชีวิตของเราเนื่องด้วยผู้อื่นจงทำตัวให้เป็นผู้เลี้ยงง่าย..." (อง.ทสก.24/48/91) และในสิงคาโลวาทสูตร พระพุทธองค์ได้แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์เชิงภาระหน้าที่ระหว่างพระภิกษุสงฆ์กับประชาชนที่มีต่อกัน ซึ่งสรุปความได้ว่า ประชาชนพึงบำรุงพระภิกษุสงฆ์ผู้เป็นทิสเบื้องบน ด้วยฐานะ 5 ประการ คือ

- 1) <mark>ด้วย</mark>กาย<mark>กรรม (การกระทำ) ประกอบด้วยเมตตาด้ว</mark>ย
- 2) ด้วยวจีกรรม (การพูด) ประกอบด้วยเมตตา
- 3) ด้วยมโนกรรม (การคิด) ประกอบด้วยเมตตา
- 4) ด้วยความเป็นผู้ไม่ปิดประตู คือ ยินดีและเต็มใจต้อนรับ
- 5) ด้วยการจัดหาอามิสทานที่ควรแก่สมณบริโภคถวาย

พระภิกษุสงฆ์เมื่อได้รับการบำรุงจากประชาชนโดยฐานะ 5 ประการดังกล่าวแล้ว ย่อมต้อง อนุเคราะห์ประชาชนโดยฐานะ 6 ประการ คือ

- 1) สอนให้ละเว้นจากความชั่ว
- 2) แนะนำให้ตั้งอยู่ในความดี
- 3) อนุเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม
- 4) สอนสิ่งที่ยังเขายังไม่เคยได้สดับเล่าเรียนมาก่อน
- 5) ชี้แจงให้เข้าใจชัดในสิ่งที่เคยได้สดับเล่าเรียนมาแล้ว
- 6) บอกทางสวรรค์ อันได้แก่ มรรควิธีในการดำเนินชีวิตให้ประสบสุข (ที.ปา. 11/204/172) ดังนั้น ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน ก็คือความสัมพันธ์ระหว่างพระภิกษุสงฆ์กับประชาชน Copyright by Mahidol University

ซึ่งจุดเน้นของความสัมพันธ์ดังกล่าวนั้น พระสุธีวรญาณ (2541:139-142) กล่าวว่าได้แก่การที่ ประชาชนอุปถัมภ์บำรุงพระภิกษุสงฆ์ด้วยปัจจัย 4 เป็นการให้วัตถุ (อามิสทาน) ส่วนพระภิกษุสงฆ์ก็ ตอบแทนประชาชนด้วยการให้ธรรม (ธรรมทาน) คือแสดงธรรม ปฏิบัติธรรมให้ประชาชนเห็นเป็นตัวอย่าง ซึ่งความสัมพันธ์ในลักษณะนี้แม้ในพุทธกิจ 5 ประการ ของพระพุทธเจ้า จะเห็นว่ามีความเกี่ยวข้องกับ ชุมชนและประชาชนเป็นอย่างมาก ซึ่งสามารถแสดงให้เห็นดังตารางต่อไปนี้

ตารางที่ 3 แสดงความสัมพันธ์ระหว่างพุทธกิจกับชุมช**น** 

| พุทธกิจ                                                                                                                                                                               | แสดงความสัมพันธ์ระหว่าง                                                                                                      |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 1) เวลาเช้าเสด็จออกบิณฑบาต  2) เวลาเย็นทรงแสดงพระธรรมเทศนา                                                                                                                            | พระพุทธเจ้ากับประชาชนและชุมชน<br>พระพุทธเจ้ากับประชาชนและชุมชน                                                               |  |  |  |
| 3) เวลาพลบค <mark>้าป</mark> ระทานโอวาทแก่พร <mark>ะภิกษุสงฆ์</mark>                                                                                                                  | พระพุทธเจ้ากับพระภ <mark>ิก</mark> บุสงฆ์                                                                                    |  |  |  |
| 4 <mark>)</mark> เวลาเที่ยง <mark>คื</mark> นตอบปัญหาเทวดา (หรือสมมติเทพ)<br>5 <mark>)</mark> เว <mark>ลา</mark> ใกล้ร <mark>ุ่ง</mark> ทรงพิจารณาดูบุ <mark>คคลที่ควรพั</mark> งธรรม | พระพุทธเจ้ <mark>า</mark> กับเทวดาห <mark>รื</mark> อสมมติเทพ<br>พระพุทธเจ <mark>้า</mark> กับป <mark>ระชาช</mark> นและชุมชน |  |  |  |

อย่างไรก็ตาม ความสัมพันธ์ระหว่างวัดและพระภิกษุสงฆ์กับประชาชนนั้นจะต้องมีกรอบหรือ ขอบเขตที่ไม่เกินเลยพระธรรมวินัย ซึ่งจะเป็นกรอบช่วยรักษาความสัมพันธ์ให้มั่นคงยั่งยืนต่อไป เช่น บทบัญญัติทางวินัยที่ว่าให้คณะสงฆ์พิจารณาลงปฏิสาราณียกรรม แก่พระภิกษุที่ประพฤติผิดต่อคฤหัสถ์ เช่น ขวนขวายเพื่อมีใช่ลาภ มิใช่ประโยชน์ เพื่ออยู่ไม่ได้แห่งคฤหัสถ์ ด่าว่าเปรียบเปรย ยุยงคฤหัสถ์ให้ แตกแยกกัน และรับคำอันเป็นธรรมแก่คฤหัสถ์แล้ว ไม่กระทำจริง เป็นต้น ด้วยวิธีการลงโทษให้พระ ภิกษุผู้ประพฤติผิดเช่นนั้นไปของมาต่อคฤหัสถ์นั้น ส่วนในกรณีที่คฤหัสถ์ กระทำผิดต่อคณะสงฆ์ใน ความผิดลักษณะเดียวกันนั้น ก็มีบทบัญญัติให้คณะสงฆ์ลงโทษโดยการคว่ำบาตร² แก่คฤหัสถ์ผู้ประพฤติ เช่นนั้นได้

จากความสัมพันธ์ที่พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงหลักการ แนวทาง และทรงกระทำเป็นแบบ อย่างไว้นั้น พระภิกษุสงฆ์ได้สืบทอดหลักการและเจตนารมณ์นั้นสืบต่อมา จึงทำให้ชุมชนกับวัด คฤหัสถ์กับพระภิกษุสงฆ์ต่างถ้อยที่ถ้อยอาศัยซึ่งกันและกัน ตราบจนพระพุทธศาสนาได้ประดิษฐาน มั่นคงและหยั่งรากลึกลงในสังคมไทยตลอดระยะกาลที่ผ่านมา ก่อให้เกิดความสัมพันธ์กันในด้านอื่น ๆ อีก ดังที่พระราชวรมุนี (อ้างใน มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2532:22) ได้สรุปไว้ดังนี้ คือ

<sup>1</sup> ครายละเอียดใน วิ.จุล. 6/159/77

<sup>2</sup> การคร่ำบาตร หมายถึง การที่คณะสงฆ์ลงโทยแก่ชาวบ้านที่เป็นอุบาสกผู้ปรารถนาร้ายต่อพระรัตนตรัย โดยประกาศให้ภิกษุทั้งหลายไม่คบด้วย เช่น ไม่ รับบิณฑบาต ไม่รับนิมนต์ และไม่รับไทยธรรม ซึ่งตรงข้ามกับ การพงายบาตร หมายถึง การที่สงฆ์ระจับการลงโทษอุบาสกซึ่งเคยปรารถนาร้ายต่อพระ รัตนตรัย ที่สงฆ์ประกาศคว่ำบาตรไว้ ต่อมาอุบาสกนั้น รู้สำนึกโทษของตนได้กลับประพฤติดีใหม่ สงฆ์จึงประกาศระจับโทษนั้น ให้ภิกษุทั้งหลายคบกับ เขาได้อีก เช่น รับบิณฑบาต รับนิมนต์ และรับไทยธรรม เป็นต้น

- 1) ความสัมพันธ์ในด้านการศึกษา โดยพระภิกษุสงฆ์กับคฤหัสถ์ใต้ใช้วัดเป็นศูนย์กลางใน การศึกษาของชุมชน
- 2) ความสัมพันธ์ด้านสังคม ประชาชนได้ใช้วัดเป็นที่พบปะพูดคุย เป็นสถานที่จัดงานรื่นเริง งานบุญ เป็นสถานที่ปรับทุกข์เรื่องเดือดร้อนต่างๆ กับพระสงฆ์ เป็นคลังพัสดุ สำหรับใช้ในชุมชน เป็นที่พักคนเดินทาง เป็นที่สงเคราะห์คบเจ็บไข้ด้วยการแพทย์แผนโบราณ เป็นที่สร้างผู้นำในการ พัฒนาชุมชน เช่น การก่อสร้างโรงเรียน การขุดบ่อ ทำถนนหนทาง สร้างสะพาน เป็นต้น
- 3) ความสัมพันธ์ในด้านผลิตศิลปกรรมและศิลปวัตถุ ทั้งพระและชาวบ้านต่างช่วยกันต่าง ช่วยกันสร้างสรรค์งานศิลปกรรม ช่างแกะสลัก ช่างปูน ช่างไม้ต่างๆ และเกิดศิลปวัตถุ เช่นกุฏิ วิหาร โบสถ์ ศาลาการเปรียญ หอไตร หอระฆัง เป็นต้น

เมื่อวัดกับชุมชนและพระภิกษุสงฆ์กับประชาชนมีความสัมพันธ์อันดีต่อกัน ก็จะเกื้อกูลให้ พระภิกษุสงฆ์ได้พัฒนาตนเองและพัฒนาวัดให้เจริญก้าวหน้า ยังประโยชน์สุขให้เกิดขึ้นทั้งแก่ตนเอง และประชาชนโดยทั่วไป

# 2.2.8 งานวิจัยที่เกี่ย<mark>วข้อง</mark>

ในส่วน<mark>ขอ</mark>งงานวิจัยที่<mark>เกี่ยวข้องนั้นเท่าที่ผู้ศึก</mark>ษาพบมีดังนี้ <mark>คื</mark>อ

ในรอบ 200 ปี (พ.ศ. 2325 - 2525)" โดยศึกษาวิจัยเรื่อง "วัดในกรุงเทพฯะการเปลี่ยนแปลง ในรอบ 200 ปี (พ.ศ. 2325 - 2525)" โดยศึกษาวิเคราะห์ถึงความเป็นมา มูลเหตุในการสร้างวัด ตลอดจนการสร้างวัดในกรุงเทพฯ ในรอบ 200 ปีของการตั้งกรุงรัตนโกสินทร์ การเปลี่ยนแปลงรูป แบบและบทบาทของวัด ความเชื่อและคดินิยมในการสร้างวัด แบบอย่างและวิวัฒนาการของ สลาบัดยกรรมประเภทพุทธสถาน สังฆสถานและฌาปนสถานในวัดตลอดจนการเปลี่ยนแปลงของการ ใช้ที่ดินและสภาพแวดล้อมของวัด รวมทั้งบัจจัยที่เกี่ยวข้องต่อการเปลี่ยนแปลงในบทบาท รูปแบบการ ใช้ที่ดินและสภาพแวดล้อมของวัดในกรุงเทพฯ ในรอบ 200 ปีที่ผ่านมา ผลการวิจัยพบว่าตั้งแต่สมัย โบราณวัดเป็นสถาบันทางพุทธศาสนาที่สำคัญยิ่งในสังคมไทย โดยที่บทบาทของวัดนอกจากเป็นสถาบัน ที่สืบต่ออายุพระพุทธศาสนา เป็นที่ประกอบศาสนกิจ เป็นที่พำนักของภิกษุสงฆ์แล้ว ยังเป็นสถาบัน ทางการศึกษา เป็นสถานสงเคราะห์ประเภทต่าง ๆ เป็นบ่อเกิดแห่งศิลปกรรม และเป็นเครื่องหมายแห่ง ความเป็นปีกแผ่นของบ้านเมือง พระมหากษัตริย์ไทยทุกพระองค์ทรงให้ความสนพระทัยในการสร้าง สถาปนา หรือบูรณะปฏิสังขรณ์วัดมาตั้งแต่สมัยโบราณ นอกจากนั้นประชาชนคนธรรมดาเองก็นิยม สร้างวัดในละแวกบ้านของคน เพราะคนไทยถือว่าการสร้างวัดเป็นมหากุศล วัดต่าง ๆ จึงเกิดขึ้นมากมาย กระจายกันทั่วไป โดยที่จะอยู่หนาแน่นในเขตชั้นในของกรุงเทพฯ และตามเส้นทางคมนาคมทั้งทางน้ำ และทางบกเป็นสำคัญ ในส่วนของการเปลี่ยนแปลงนั้นพบว่าอิทธิพลจากวัฒนธรรมดะวันตกซึ่งมีผลด่อ

การเปลี่ยนแปลงของระบบเศรษฐกิจและสังคมไทย ตลอดจนความก้าวหน้าทางวิทยาการและเทคโนโลยี การคมนาคม การสื่อสารต่างๆ นั้น ได้มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงของบทบาท การใช้ที่ดิน และสภาพ แวดล้อมของวัด โดยการเปลี่ยนแปลงได้เริ่มจากการปรับตัวเข้าสู่ยุคใหม่ในสมัยรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา และจุดเปลี่ยนแปลงครั้งสำคัญปรากฏในสมัยรัชกาลที่ 5 และได้เปลี่ยนแปลงต่อเนื่องมาจนปัจจุบัน

ศุภกุล เกียรดิสุนทร (2529) ทำการวิจัยเรื่อง "กิจกรรมของวัดซึ่งจะเป็นที่ศรัทธาเลื่อมใส ศรัทธาของพุทธศาสนิกชน" ผลจากการวิจัยพบว่ากิจกรรมของวัดที่เป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสของประชาชน นั้นสามารถแบ่งเป็นด้านใหญ่ๆ ได้ 7 ด้าน ดังนี้

- 1) กิจกรรมค้านการประสานงานกับหน่วยราชการเพื่อการพัฒนาชุมชน
- 2) กิ<mark>จกรรมด้านจัดสวัสดิการ การควบคุมดูแล รักษาศาสนสมบัติและ</mark>ศาสนบุคคล
- 3) กิจกรรมด้านการอนุรักษ์แล<mark>ะกา</mark>รเผยแพร่ศาสนาและวัฒ<mark>นธรร</mark>ม
- 4) กิ<mark>จกรรมด้านการบริหารกิจการพระศาสนาภายในวั</mark>ด
- 5) ก<mark>ิจ</mark>กรรมด้านการจัดศาสนศึกษาเพื่อประชาชน
- 6) ก<mark>ิจ</mark>กรรมด้านสาธาร<mark>ณะสงเคราะห์</mark>
- 7) ก<mark>ิจ</mark>กรรมด้านการ<mark>เผยแพร่ศาสน</mark>ธรรม

โดยกิจ<mark>กรรมแต่ละอย่างนั้นมีข้อสรุปที่เป็นเห</mark>ตุผลดังนี้ คือ การที่ประช<mark>าช</mark>นเห็นว่ากิจกรรม ด้านกา<mark>รประสานงานกับหน่วยราชการเพื่อกา</mark>รพัฒนา<mark>ชุมชนสามารถสร้</mark>างค<mark>วาม</mark>เลื่<mark>อม</mark>ใสศรัทธาได้นั้นเป็น เพราะว่า<mark>หากวัดจัดกิจกรรมโดยประสานงานกับหน่วยงานอื่น ๆ</mark> น่าจ<mark>ะพั</mark>ฒนา<mark>ได้</mark>เป็นผลดีกว่าการที่วัด หรือหน่วยงา<mark>นของรัฐดำเนินการเองโดยลำพัง กิจกรรม</mark>ของวัดทาง<mark>ด้านจัดส</mark>วัสดีการ การควบคุมดูแล รักษาศาสนสมบัติและศาสนบุคคล สามารถสร้างความเลื่อมใสศรัทธาด่อวัด พระสงฆ์ได้นั้นน่าจะเป็น เพราะว่าปัจจุบันมีข้อครหานินทาเกี่ยวกับการควบคุมดูแลและรักษาศาสนบุคคลและศาสนสมบัติมาก พฤติกรรมบางอย่างก่อให้เกิดความระอา เสื่อมเสียกับสถาบันสงฆ์ หากจัดกิจกรรมด้านนี้อย่างเป็น ระบบและมีระเบียบจะเป็นการดีแก่วัดและพระสงฆ์ กิจกรรมด้านการอนุรักษ์และการเผยแพร่ศาสนา และวัฒนธรรม สามารถสร้างความเลื่อมใสศรัทธาต่อวัด พระสงฆ์ได้นั้นน่าจะเป็นเพราะว่ายิ่งนับวันประเพณี วัฒนธรรมที่ดีงามของไทยกำลังจะสูญสิ้น อิทธิพลจากค่านิยมตะวันตกทำให้ประเพณีและวัฒนธรรม ของไทยบิดเบือนไปจากของเดิม เช่น การจัดพิธีทางศาสนาอย่างหรูหรา ฟุ้มเฟือย โดยไม่ใส่ใจต่อสาระ แก่นแท้ของศาสนา พิธีการนั่งวิปัสสนาที่นำลัทธิศาสนาต่าง ๆ ที่ไม่ใช่พุทธดั้งเดิมเป็นหลักปฏิบัติ ทำให้ พุทธศาสนิกชนเกิดความสับสน ใขว้เขว ในวิถีทางดำเนินชีวิตของตน เป็นต้น กิจกรรมด้านการบริหาร กิจการพระศาสนาภายในวัดสามารถสร้างความเลื่อมใสศรัทธาต่อวัดและพระสงฆ์ได้นั้นเป็นเพราะว่า หากเจ้าอาวาสสามารถจัดการบริหารงานภายในวัดอย่างเป็นระเบียบเรียบร้อยแล้วจะเกิดภาพพจน์ที่ดี แก่ประชาชน กิจกรรมด้านการจัดศาสนศึกษาเพื่อประชาชนนั้นเป็นกิจกรรมที่คณะสงฆ์มีบทบาทมาดั้ง แต่อดีด ช่วยแบ่งเบาภาระของรัฐบาลทางด้านการศึกษาในท้องถิ่นห่างใกลความเจริญมาตลอด ความ สำเร็จของคณะสงฆ์ในบทบาทนี้จึงเป็นที่กล่าวขวัญยกย่องเลื่อมใสของประชาชนมาช้านาน กิจกรรม ด้านสาธารณะสงเคราะห์แก่ประชาชน เช่น การตั้งโรงทาน การจัดที่พักอาศัย ตั้งศูนย์ป้องกันยาเสพติด ศูนย์ปรึกษาปัญหาชีวิต เป็นต้น เป็นที่ศรัทธาเลื่อมใสแก่ประชาชนเพราะประชาชนเห็นว่ากิจกรรมด้าน นี้จะเป็นประโยชน์แก่สังคมอย่างยิ่งในขณะที่รัฐบาลไม่สามารถบริหารได้อย่างทั่วถึง ส่วนกิจกรรมด้าน การเผยแพร่ศาสนธรรมที่เป็นที่ศรัทธาเลื่อมใส่ได้นั้น น่าจะเป็นเพราะว่ากิจกรรมด้านนี้เป็นหน้าที่ของ พระสงฆ์โดยตรง และเป็นกิจกรรมที่สำคัญยิ่งซึ่งจะละทิ้งไม่ได้ การเผยแพร่ศาสนธรรมควรอาศัย สื่อมวลชนและพระสงฆ์ควรออกเยี่ยมเยียนอย่างใกล้ชิดจะช่วยให้การเผยแพร่ได้ผลดีกว้างใกล

วันดี ยงชูยศ (2529) ได้ทำการศึกษาเปรียบเทียบบทบาทของวัดกับมัสยิด ผลการศึกษา พบว่าบทบาทของวัดมีการเปลี่ยนแปลงมาโดยตลอดในหลายด้าน บทบาทของวัดในพุทธกาลนั้นแตก ด่างไปจากบทบาทของวัดในสังคมไทยในอดีด บทบาทหลักที่ปรากฏอยู่คือบทบาททางด้านศาสนา บทบาทของวัดในพุทธกาลเป็นบทบาทที่เกี่ยวข้องกับศาสนาแทบทั้งสิ้น วัดในสังคมไทยในอดีดมี บทบาททั้งด้านศาสนา สังคม เศรษฐกิจ การเมือง การศึกษา ทั้งที่บทบาทด้านศาสนาเป็นบทบาทที่ สำคัญและเด่นชัดกว่าบทบาทอื่น ๆ และเมื่อสังคมไทยเปลี่ยนไปมีสถาบันต่าง ๆ ในสังคมเกิดขึ้น วัดก็ ด้องลดบทบาทหลายอย่างที่เคยมีให้กับสถาบันเหล่านี้ และทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในบทบาทหลาย อย่างในระยะหลังสถาบันวัดมีความเห็นว่าจำเป็นที่จะต้องฟื้นฟู ปรับปรุงและเปลี่ยนแปลงบทบาทของ ตนให้สามารถตอบสนองความต้องการของสังคมปัจจุบันได้

พระมหาปรีชาพล ติยานันท์ (2535) ได้ทำการศึกษาวิเคราะห์ถึงบทบาทของพระสงฆ์ใน การใช้หลักพุทธธรรมให้คำปรึกษาเพื่อแก้ปัญหาชีวิตแก่ศาสนิกชนในสังคมปัจจุบันโดยศึกษากรณีพระ สงฆ์ที่อยู่ในเขตกรุงเทพมหานคร ผลการวิจัยได้สรุปถึงวัดในอุดมคดิของประชาชนว่าการสร้างระบบ ของวัดให้สอดคล้องต่อหลักการเดิมของพระพุทธศาสนา คือ สะอาด สว่าง สงบ นั้นเป็นอุดมการณ์ที่ ทุกคนปรารถนา วัดหรือสำนักสงฆ์ที่สร้างขึ้นมาใหม่จึงเป็นสัญลักษณ์ของการพัฒนาที่สอดคล้องกับวิถี ชีวิตของคนในยุคใหม่ ส่วนวัดที่สร้างขึ้นมาแต่เดิมจึงตกอยู่ในสภาพที่ล้าหลังขาดการพัฒนาทั้งด้าน วิทยาการและแนวคิดที่ทันต่อเหตุการณ์ วัดที่สร้างขึ้นมาภายหลังอาศัยความได้เปรียบจากการศึกษา วิเคราะห์ถึงความบกพร่องของวัดที่มีอยู่แล้วเอาข้อมูลเหล่านั้นมาปรับปรุงวัดของตนให้มีความพร้อม เพื่อตอบสนองความต้องการของคนส่วนใหญ่ได้อย่างสมบูรณ์

วัดที่ดีสมกับวัดที่เป็นอุดมคติของประชาชนนั้นจะต้องปรับปรุงสิ่งแวดล้อมให้เหมาะสมตาม หลักการทางพระพุทธศาสนาจะต้องประกอบด้วยองค์ 4 คือ

1) มีอาวาสเป็นที่สบาย ได้แก่ รู้จักปรับปรุงวัดให้เป็นที่น่ารื่นรมย์ เจริญตาและสบายใจแก่ ผู้พบเห็น เป็นศูนย์กลางของชุมชน มีการใปมาสะดวก มีการแบ่งเขตพุทธาวาส และเขตสังมาวาส อย่างเป็นสัดส่วน ตั้งอยู่ในทำเลที่เหมาะสมแก่การประพฤติธรรม

- มือาหารเป็นที่สบาย คือ มีที่โคจรสำหรับเป็นที่บิณฑบาตของพระภิกษุสงฆ์อย่างสะดวก
   ไม่ใกลจากที่ชุมชนผู้อุปัฏฐาก
- 3) มีบุคคลเป็นที่สบาย ได้แก่ บุคคลที่อาศัยอยู่ร่วมกัน คือ ภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกา เป็นผู้ที่ตั้งมั่นอยู่ในศีลธรรม มีระเบียบวินัย มีความเคารพเชื่อฟังกันตามความเหมาสะสมของสถานภาพ มีน้ำใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ หวังความเจริญแก่กันและกัน
- 4) มีธรรมเป็นที่สบาย คือ เป็นสถานที่เหมาะแก่การฟังธรรมและประพฤติธรรมได้สะดวก และสม่ำเสมอ มีบรรยากาศที่แวดล้อมไปด้วยธรรม เช่น ต้นไม้พูดได้ คือ มีสุภาษิตสอนใจ มีคดิธรรม ปริศนาธรรม ที่แขวนคิดอยู่กับดันไม้สามารถมองเห็นได้อยู่ตลอดเวลา มีสถานที่สำหรับการฟังธรรมตามกาล มีห้องสมุดสำหรับศึกษาคันคว้าธรรมะตลอดถึงมีพิพิธภัณฑ์ที่รวบรวมสิ่งของเครื่องบริขารของผู้ปฏิบัติธรรม เป็นต้น

หลักการ 4 ข้อนี้สามารถเป็นเครื่องนำไปสู่การดึงดูดประชาชนให้หันเข้ามาสู่วัดเพื่อการ ประพฤติปฏิบัติธรรม แต่ทั้งนี้ก็ขึ้นอยู่กับความต้องการของคนที่เข้ามาวัดว่ามีจุดมุ่งหมายจุดประสงค์ อย่างไรด้วย

พระมหาชม ขาวเจริญ (2540) ได้ศึกษาเรื่อง "ค่าใช้จ่ายของวัด..." ผลการศึกษาพบว่า วัด ในประเทศไทยมีรูปแบบที่หลากหลายแตกต่างกันไปตามสภาพพื้นที่ของแต่ละภูมิภาคของประเทศ มี ลักษณะและขนาด ฐานะ และอยู่ท่ามกลางชุมชนที่แตกต่างกัน ทำให้ค่าใช้จ่ายในการจัดกิจกรรมต่าง ๆ ไม่เหมือนกัน เช่น ค่าใช้จ่ายด้านศาสนวัดถุ ด้านศาสนศึกษา ด้านศาสนบุคคล ด้านสาธารณูปโภค ด้าน สังคมสงเคราะห์ และค่าใช้จ่ายเบ็ดเดล็ด ซึ่งจากกรณีตัวอย่างที่ศึกษาพบว่าวัดมีค่าใช้จ่ายด้านศาสนวัตถุ คือ การก่อสร้างและปฏิสังขรณ์เสนาสนะมากที่สุด เพราะทางวัดยังขาดแคลนเสนาสนะที่จำเป็นในการ ปฏิบัติศาสนกิจ ส่วนค่าใช้จ่ายที่น้อยที่สุด คือด้านสังคมสงเคราะห์ การที่วัดมีค่าใช้จ่ายด้านศาสนวัตถุ มากไม่ได้หมายความว่าวัดจะสนับสนุนด้านวัตถุอย่างเดียว แต่ทางวัดได้เล็งเห็นถึงความจำเป็นในด้าน ของปัจจัย4ซึ่งเป็นปัจจัยขั้นพื้นฐานที่ทุกวัดจะต้องมีไว้สำหรับรองรับพระภิกษุสามเณรและพุทธศาสนิกชน ส่วนค่าใช้จ่ายด้านสังคมสงเคราะห์ที่มีค่าใช้จ่ายน้อยเพราะการสังคมสงเคราะห์บางอย่างไม่จำเป็นต้องใช้เงิน ทำให้ค่าใช้จ่ายด้านนี้น้อยกว่าด้านอื่น ๆ ซึ่งงานวิจัยนี้จะเป็นประโยชน์ในการนำไปประกอบการพิจารณา เพื่อศึกษาวิเคราะห์ถึงบทบาทหน้าที่ของวัดในส่วนที่เกี่ยวข้องกับการใช้จ่ายของวัด

พระมหาสมชาย เจริญกิจ (2540) ได้ทำการศึกษาวิจัยถึงลักษณะของวัดในพระพุทธศาสนา ที่พึงประสงค์ โดยศึกษาเปรียบเทียบลักษณะและกิจกรรมของวัดในพระพุทธศาสนาที่พึงประสงค์กับ สภาพความเป็นจริงของวัดในสังคมไทยปัจจุบัน ผลการวิจัยพบว่า ลักษณะของวัดในพุทธศาสนาที่พึง ประสงค์เป็นสถานที่สงบ ร่มรื่น มีลักษณะเป็นป่าหรือสวนที่จะให้ความรื่นรมย์ใจ มีการจัดสัดส่วนพื้นที่ ภายในวัดได้ตามเหมาะสมและลงตัวเอื้ออำนวยต่อการใช้ประโยชน์ ส่วนกิจกรรมของวัดในพระพุทธ ศาสนาที่พึงประสงค์พบว่า กิจกรรมของวัดภายในสังคมสงฆ์ต้องเป็นกิจกรรมที่เป็นไปตามมติและ อุดมการณ์ของสงฆ์ พระสงฆ์ภายในวัดต้องทำสังฆกรรมต่าง ๆ ให้ถูกต้องตามพระธรรมวินัยและต้อง แสดงออกมาจากจิตใจและความรู้สึกตามพุทธประสงค์ที่ทรงวางไว้ กิจกรรมของวัดที่สัมพันธ์กับชาว บ้านหรือชุมชน พระสงฆ์ต้องคำรงมั่นอยู่ในพระธรรมวินัยเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับชาวบ้านและชุมชน สงเคราะห์อนุเคราะห์ชาวบ้านและชุมชน เผยแผ่ธรรมะ

การเปร็ยบเทียบสภาพความเป็นจริงของวัดในสังคมไทยปัจจุบันกับลักษณะและกิจกรรมของวัดในพระพุทธศาสนาที่พึงประสงค์ ช่วนที่ไกล้เคียงและท่างไกลลักษณะและกิจกรรมของวัดในพระพุทธศาสนาที่พึงประสงค์ ช่วนที่ไกล้เคียงพบว่าวัดที่ตั้งอยู่ในต่างจังหวัดที่เป็นชนบทยังมีลักษณะที่สงบร่มรื่น มีสถานที่เหมาะสมแก่การเจริญสมณธรรม และวัดที่ตั้งอยู่ในกรุงเทพมหานคร และในตัวเมือง มีการคมนาคมสะดวก มีอาคารสถานที่สำหรับทำกิจกรรมต่าง ๆ เพียงพอ ด้านกิจกรรมพบว่าวัดได้ทำกิจกรรมภายในสังคมสงฆ์ตามบทบัญญัติของพระวินัยได้จัดกิจกรรมสงเคราะห์อนุเคราะห์ชาวบ้านและชุมชนในพิธีกรรมต่าง ๆ และจัดกิจกรรมในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่ห่างไกลพบว่าวัดที่ตั้งอยู่ในต่างจังหวัดที่เป็นชนบทขาดอาคารสถานที่ในการใช้ทำกิจกรรม ส่วนวัดที่ดั้งอยู่ในกรุงเทพมหานครและในตัวเมืองขาดความสงบ ร่มรื่น สภาพแวดล้อมมีความพลุกพล่านไม่เอื้อต่อการเจริญสมณธรรม ด้านกิจกรรมพบว่าสังฆกรรมต่าง ๆ เป็นเพียงแต่รูปแบบพิธีกรรมไม่ได้เป็นไปตามมดิหรืออุดมการณ์ของสงฆ์ และกิจกรรมที่สัมพันธ์กับชาวบ้านและชุมชนก็เปลี่ยนไปจากความสมพันธ์แบบบุญกุศลมาสู่ผลประโยชน์ ลักษณะและกิจกรรมของวัดในสังคมไทยที่ห่างไกลจากที่พึงประสงค์นี้ควรได้รับการปรับปรุงแก้ใจ และพัฒนาให้ใกล้เคียงกับลักษณะและกิจกรรมของวัดในพระพุทธศาสนาที่พึงประสงค์

พระมหาสุภา อุทโท (2541) ทำการศึกษาวิจัยถึงบทบาทของพระสงฆ์ไทยใน 2 ทศวรรษ หน้า ผลการศึกษาพบว่าบทบาทของพระสงฆ์ไทยใน 2 ทศวรรษหน้านั้นควรมีบทบาท 3 ด้าน ดังนี้

- 1) บทบาทต่อดนเอง ได้แก่ การศึกษาพระธรรมวินัยให้แตกฉาน
- 2) บทบาทค่อองค์กรสงฆ์ ได้แก่ การจัดวัดให้สงบ สะอาด และมีที่ปฏิบัติธรรม การจัด กิจกรรมต่างๆ ในวัดให้หลากหลายขึ้น ตั้งวิทยาลัยพัฒนาพระสังฆาธิการทั่วประเทศและปรับปรุงพระ ราชบัญญัติคณะสงฆ์ให้ทันสมัยมากยิ่งขึ้น
- 3) บทบาทต่อสังคม ได้แก่ การเรียนรู้วิชาการทางโลก และสภาพสังคม สอนศีลธรรมแก่ ประชาชนทุกระดับ ให้คำปรึกษาปัญหาชีวิดแก่ประชาชน ให้การศึกษาแก่คนในชุมชน สงเคราะห์คนใน ชุมชน ประสานงานกับกลุ่มต่างๆ ส่งเสริมและพัฒนาภูมิปัญญาท้องถิ่น อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ

และสิ่งแวดล้อมและจัดตั้งกลุ่มต่างๆ

ส่วนบทบาทที่เหมาะสมของพระสงฆ์ต่อสังคมไทยใน 2 ทศวรรษหน้านั้นพบว่าพระสงฆ์ ควรเรียนรู้ และวิจัยสังคม โดยการแสวงหาความรู้ในวิชาการทางโลก สร้างความเข้าใจในการ เปลี่ยนแปลงของสภาพสังคมและชุมชน ปลุกจิตสำนึกและสอนศีลธรรมแก่ประชาชนทุกระดับทั้งในวัด และนอกวัด ให้คำปรึกษาในปัญหาชีวิตต่าง ๆ แก่ประชาชน ให้การศึกษาในวิชาการต่าง ๆ ตามความ ต้องการของคนในชุมชน อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม สงเคราะห์คนด้อยโอกาสในชุมชน ประสานงานกับคนระดับต่าง ๆ ส่งเสริมและพัฒนาภูมิปัญญาชาวบ้าน และส่งเสริมการแก้ปัญหาต่าง ๆ ด้วยกลุ่ม

### 2.2.9 ชุมชนเมือง

นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2537:8) กล่าวว่าเมืองแบบนครหรือมหานครเป็นประสบการณ์ใหม่ของมนุษย์ เกิดขึ้นในโลกมาอย่างแพร่หลายประมาณ 200 กว่าปีมานี้เอง และเป็นผลผลิตของลัทธิอุตสาหกรรมนิยม หลังจากเกิดการปฏิวัติอุตสาหกรรมแล้วจึงได้เกิดเมืองขนาดใหญ่ขึ้น แม้ว่าสมัยก่อนการปฏิวัติอุตสาหกรรมจะเคยมีเมืองหรือนครขนาดใหญ่ เช่น เมืองไคเฟิงของจีน เป็นต้น มาก่อนแล้วก็ตาม แต่ ลักษณะของเมืองแบบนั้นเป็นเมืองที่เป็นศูนย์กลางทางวัฒนธรรม ศูนย์กลางทางการค้า หรือศูนย์กลางของจักรวรรดิซึ่งมีอยู่จำนวนน้อยมากในโลกก่อนหน้าที่จะถึงประมาณ 200 ปีที่ผ่านมา ฉะนั้นจึงเป็นของใหม่สำหรับมนุษย์

สมชาย เดชะพรหมพันธุ์ (2522:1-5) ได้อธิบายถึงการตั้งถิ่นฐานแบบชุมชนเมืองว่าคือการ ดั้งถิ่นฐานของประชาชนที่มารวมกันในบริเวณใดบริเวณหนึ่ง ซึ่งประชากรส่วนใหญ่คือประมาณสองใน สามมีอาชีพที่ไม่ใช่อาชีพเกษตรกรรม เมืองโดยทั่วไปจะมีหน้าที่เด่นๆ และเมืองจะแสดงหน้าที่ของตน ออกมาว่ามีหน้าที่เด่นอย่างไรบ้าง แต่เมืองก็มีหน้าที่บางอย่างที่สอดคล้องกันทุกเมือง คือเมืองมีหน้าที่ รวบรวมเอาสินค้าและบริการต่างๆ ไว้เพื่อบริการสิ่งต่างๆ เหล่านั้นให้แก่ประชาชนในเขตเมืองเองและ เมืองยังบริการให้ประชาชนนอกเขตเมืองที่ตั้งอยู่รอบๆ เมือง ถ้าจะแบ่งหน้าที่และชนิดของเมืองแล้ว จะแบ่งเมืองออกเป็น 6 ประเภท และอีก1 ประเภทย่อยรวมเป็น 7 ประเภท คือ

ประเภทที่ 1 เมืองทำหน้าที่ในด้านการบริหารเป็นกิจกรรมที่เด่นที่สุด เมืองในลักษณะนี้ ได้แก่ เมืองทำหน้าที่เป็นเมืองหลวง

ประเภทที่ 2 เมืองทำหน้าที่ในการปกป้องหรือป้องกัน เช่น เมืองที่เป็นป้อมทหาร หรือ เมืองที่เป็นฐานทัพต่างๆ

ประเภทที่ 3 เมืองที่แสดงถึงลักษณะหน้าที่ทางวัฒนธรรม อุตสาหกรรม เช่น เมืองที่ทำ หน้าที่ในการศึกษา (University Town หรือ Education Town) หรือเมืองที่เป็นศูนย์กลางทางศิลปกรรม หรือเมืองที่ทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางทางศาสนา

ประเภทที่ 4 เมืองที่ทำหน้าที่ในการผลิต (Production) เช่น เมืองที่เป็นเมืองอุตสาหกรรมต่าง ๆ (Manufacturing Town)

ประเภทที่ 5 เมืองที่ทำหน้าที่ในด้านการคมนาคมขนส่งหรือทำหน้าที่ในการส่งถ่าย โดยแบ่ง เป็น 3 กลุ่มย่อย คือ

- 1) เมืองที่ทำหน้าที่รวบรวมสรรพสิ่งใว้ (Collection)
- 2) เมืองที่ทำหน้าที่ส่งถ่าย (Transfer) ต่อไปยังแหล่งอื่น
- 3) เมืองทำหน้าที่ในการแจกจ่ายสินค้าต่าง ๆ ไปยังภูมิภาคอื่น ๆ (Distribution) ประเภทที่ 6 เมืองที่ทำหน้าที่ในด้านการพักผ่อนหย่อนใจ (Recreation Town) ประเภทที่ 7 เมืองที่ทำหน้าที่เป็นเมืองที่อยู่อาศัย (Residential Town)

สำหรับประเทศไทยการกำหนดความเป็นเมืองนั้นไม่ได้มีการกำหนดตายตัวแต่ใช้นิยามของคำ
ว่า "เทศบาล" และ "สุขาอภิบาล" แทน โดยถือว่าเขตเทศบาลและสุขาภิบาลเป็นเขตเมือง ดังที่ เชิด
ชาย เหล่าหล้า (อ้างถึงใน พิพัฒน์ ปารมีชัย, 2544:9) ได้กล่าวถึงนิยามเกี่ยวกับเมืองว่า เมืองเป็น
เขตการปกครองของมหานคร เทศบาล และสุขาภิบาล สอดคล้องกับพลอากาศตรีกำธน สินธวานนท์
(2536:4) ได้อธิบายเกี่ยวกับกำหนดความเป็นเมืองในประเทศไทยว่า ประเทศไทยไม่ได้มีการกำหนด
ความเป็นเมืองตายตัว แต่ถือเอาเขตเทศบาลและเขตสุขาภิบาลเป็นเขตเมือง ซึ่งชุมชนเมืองจะ
ประกอบด้วยการใช้ที่ดินประเภทต่าง ๆ คือ ที่อยู่อาศัย พาณิชยกรรม อุตสาหกรรม เกษตรกรรม ที่โล่ง
เพื่อนันทนาการ สถาบันการศึกษา สถาบันศาสนา และสถาบันราชการ

อย่างไรก็ตามกลุ่มการตั้งถิ่นฐานที่ถูกจัดว่าเป็นเมืองนั้นยังต้องคำนึงถึงขนาดของประชากร ของการตั้งถิ่นฐานนั้น ๆ ด้วย ซึ่งการกำหนดขนาดของประชากรในเขตชุมชนเมืองต่าง ๆ นั้นย่อมแตก ต่างกันไปในแต่ละพื้นที่ เช่น อินเดีย และญี่ปุ่น กำหนดเอาจำนวนคน 5,000 คน เป็นหลักในการแบ่ง สหรัฐอเมริกาและเม็กซิโกยึดเอาจำนวน 2,500 คนขึ้นไปเป็นหลัก ส่วนฝรั่งเศส อาเจนตินา และอิสราเอล กำหนดเอา 2,000 เป็นหลัก ไอซ์แลนด์ กำหนดจำนวน 300 คนเป็นหลัก ส่วนประเทศเดนมาร์ก ถือว่าบริเวณตั้งถิ่นฐานที่มีคนเกิน 200 คนขึ้นไป เป็นแหล่งชุมชน (ฉัตรชัย พงศ์ประยูร, 2527:6) ส่วนประเทศไทยกระทรวงมหาดไทย (อ้างถึงใน พิพัฒน์ ปารมีชัย, 2544:10) ได้อธิบายว่า ชุมชน เมืองประกอบด้วยองค์ประกอบหลายประการ เช่น การรวมกลุ่มของอาคารบ้านเรือน อาชีพของประชากร ขนาดของประชากร และรูปแบบของการปกครอง ลักษณะของเมืองในประเทศไทยส่วนใหญ่มีขนาดเล็ก ประชากรอยู่ระหว่าง 5,000 - 10,000 คน

ชุมชนเมืองมักปรากฏอยู่ทั่วไป เนื่องจากมนุษย์ส่วนใหญ่มักจะอาศัยอยู่รวมกันในชุมชน เมืองทั้งนี้เป็นเพราะเมืองเป็นศูนย์กลางที่มนุษย์ส่วนมากค้องมาทำกิจกรรมทั้งทางด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม การปกครอง เมืองจึงเป็นที่รวมของกิจกรรมทางเศรษฐกิจ คือสินค้าและบริการซึ่งเมือง มีหน้าที่ในลักษณะการสะสม (Collecting) การกระจาย (Distribution) และเป็นศูนย์บริการ (Service Center) แล้วจัดแบ่งสินค้าและบริการให้แก่ประชาชนที่อาศัยอยู่โดยรอบเขตเมือง และในทาง กลับกันเมืองก็ได้รับบริการรวมถึงกิจกรรมต่าง ๆ จากบริเวณโดยรอบเขตเมืองที่ให้บริการเช่นกัน ลักษณะเช่นนี้เรียกว่า เมืองมีปฏิสัมพันธ์ (Interaction) กับบริเวณรอบเขตเมืองในการแลกเปลี่ยนกัน การที่เมืองจะพัฒนาเร็วหรือ<mark>ช้าต่างกันนั้นย่อมขึ้นอยู่กับความสะ</mark>ควกในการเข้าถึงเมืองด้วย เพราะเป็น แรงจูงใจให้ผู้สนับสนุนหรือลูกค้าจากชนบทรวมถึงลูกค้าภายในเมืองมาสนับสนุนร้านค้าประเภทต่างๆ ภายในเมืองมากขึ้น (จรัญ แสงพุ่ม, 2520:2-3) ดังนั้นภาวะการเข้าถึง (Accessibility) จึงเป็นองค์ ประกอบที่<mark>มีอิทธิพลอย่างมากต่อลักษณะศูนย์กลางของเมือง เพราะเป็นส่วนหนึ่</mark>งหรือลักษณะหนึ่งโดย เฉพาะของเ<mark>มืองที่สามารถเข้าถึงศูนย์กลางจากบริเวณโดยรอบได้ง่าย</mark>ที่สุด ดังนั้<mark>น</mark>การเข้าถึงเมืองจาก เมือง<mark>โด</mark>ยรอบทั้งห<mark>มดและบริเวณโดยรอบศูนย์กลางจึงมีความสำคัญต่อร้า</mark>นค้าและจ<mark>ำน</mark>วนชนิดของสินค้า นอ<mark>กจ</mark>ากนี้การเ<mark>ข้าถึงก็มีความสำคัญต่อที่ทำงานที่พบในศูนย์กลางของเมือ</mark>งเช่นกัน เพ<mark>รา</mark>ะสำนักงานต่าง ๆ ต้อง<mark>ก</mark>าร**ที่ตั้ง**ที่ส<mark>ามารถเข้าถึงได้โดยสะดวกและหลายท</mark>าง (Johnson, 197<mark>2:13</mark>) <mark>เช่</mark>นเดียวกับณรงค์ เส็งป<mark>ระสา (2523:8 อ้างถึงใน พิพัฒน์ ปารมีชัย 2544</mark>:11-12) กล่า<mark>วว่</mark>า ความส<mark>าม</mark>ารถในการเข้าถึง ใ<mark>ด้ง่ายเป็นลักษณะที่สำคัญที่สุดของเมือง คนงานที่อยู่ในเขตเมือง จะอ</mark>ยู่ใกล้หน่วย<mark>ผ</mark>ลิต ทำให้สามารถ เข้าถึงแหล่งจ้างงาน<mark>ได้โดยง่าย อาจกล่าวได้ว่าความสามารถในการเ</mark>ข้าถึง<mark>ได้ง่</mark>ายเป็นกลไกลสำคัญที่นำ มาซึ่งมาต<mark>รฐานความเป็นอยู่ในระดับสูง ดังนั้นเมือ</mark>งจึงทำหน้าที่เสมือนเป็น<mark>พา</mark>หนะของความสามารถ เข้าถึงได้ง่าย (Vechicle of Accessibility) โดยนำเอาผู้บริโภคและผู้ผลิตมาติดต่อสัมพันธ์กันอย่าง ใกล้ชิด

สิ่งจำเป็นอีกลักษณะหนึ่งของความเป็นเมือง (Urbanization) จึงได้แก่ระบบของการ คมนาคมซึ่งตัวเมืองจะเป็นแหล่งที่มีโครงข่ายของเส้นทางคมนาคมสูง ถ้าขาดระบบคมนาคมแล้วระบบ การหมุนเวียนทางเศรษฐกิจ การขนส่งสินค้า วัตถุดิบ และแรงงานของกิจกรรมทางเศรษฐกิจก็จะไม่เกิดขึ้น ลักษณะของความเป็นเมืองก็จะไม่เกิดขึ้นและที่สำคัญเมืองยังเป็นที่รวมของหน้าที่การค้า การบริการใน ชนิดและจำนวนที่ต่างกัน จำนวนกิจกรรมทางเศรษฐกิจขึ้นอยู่กับขนาดของเมือง และกระจุกตัวอยู่ใน เมืองที่สามารถเข้าถึงได้ง่าย (Mayer and Kohn, อ้างถึงใน พิพัฒน์ ปารมีชัย, 2544:2)

จากที่กล่าวมาจึงพอสรุปใด้ว่า ชุมชนเมือง ได้แก่ อาณาบริเวณที่มีประชากรตั้งถิ่นฐานอาศัย อยู่รวมกันจำนวนหนึ่งซึ่งมีความหนาแน่นมากพอสมควร และเป็นศูนย์กลางความเจริญต่าง ๆ ทั้งด้าน เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม การปกครอง เป็นที่รวมของกิจกรรมทางเศรษฐกิจคือสินค้าและบริการ เป็นสังคมแบบอุตสาหกรรมและพาณิชยกรรมชาวเมืองจึงมีอาชีพการงานอยู่ในสถานประกอบการเป็น ส่วนมาก ความแตกต่างทางสังคมมีมากโดยเฉพาะด้านการประกอบอาชีพ ทำให้เกิดความเหลื่อมล้ำ

ทางเศรษฐกิจและช่องว่างระหว่างคนรวยกับคนจน มีการแก่งแย่งแข่งขันกันสูงเพื่อความอยู่รอดของ ตนอันเป็นเหตุให้เกิดความเห็นแก่ตัว ความเคลื่อนใหวเปลี่ยนแปลงทางสังคมเกิดขึ้นอย่างรวดเร็ว เนื่องจากความเจริญทางด้านเทคโนโลยี มีการใช้สัญลักษณ์มาเป็นเครื่องมือในการดิดต่อสัมพันธ์กัน เช่น รถยนด์ โทรศัพท์ เครื่องแบบ เป็นต้น ความสัมพันธ์ของสมาชิกในสังคมส่วนใหญ่จึงมีลักษณะเป็น แบบทุติยภูมิ คือมีความสัมพันธ์ที่เป็นไปตามระเบียบและกฎเกณฑ์ของสังคม และจากสภาพการณ์ต่าง ๆ ดังกล่าวจึงเป็นเหตุให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ติดตามมาอย่างมากมาย"



# บทที่ 3

### วิธีดำเนินการวิจัย

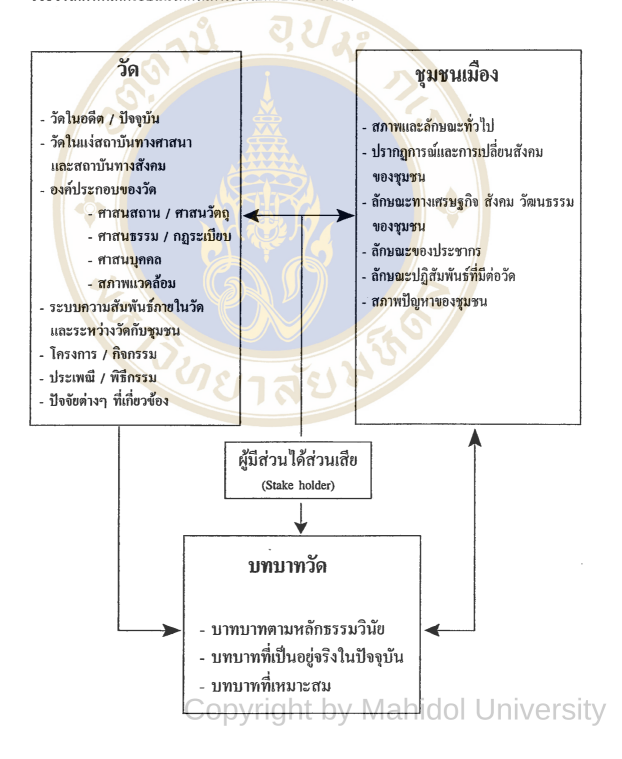
การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีการวิจัยภาค สนาม (Field Research) และการศึกษาวิจัยเอกสารเป็นส่วนประกอบ เพื่อให้ได้ข้อมูลที่มีความ ละเอียดลึกซึ้ง ครอบคลุมเนื้อหา มีความน่าเชื่อถือ (Reliability) ตรงต่อความเป็นจริง และเป็นไป ตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ และเนื่องจากเรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับวัดและพระสงฆ์นั้นเป็นเรื่องที่ค่อนข้าง ละเอียดอ่อน ดังนั้นการเลือกวิธีการดำเนินการวิจัยจึงเป็นเรื่องที่ต้องกระทำด้วยความสุขุมรอบคอบ และระมัดระวังเป็นอย่างยิ่ง ผู้วิจัยจึงได้ดำเนินการศึกษาตามลำดับขั้นตอนดังนี้

# 3.1 การเลือกพื้นที่ศึกษา

ในการเลือกพื้นที่สำหรับศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นการเลือกพื้นที่แบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยเลือกศึกษาพื้นที่ในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ซึ่งมีวัดอยู่ทั้งหมด 5 วัด คือ วัด มหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวถำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า วัดสวนพลู และวัดม่วงแค เพราะผู้วิจัยเห็นว่า พื้นที่ดังกล่าวตั้งอยู่ในแหล่งชุมชนที่เป็นชุมชนเมืองขนาดใหญ่ มีจำนวนประชากรอาศัยอยู่หนาแน่น เป็นศูนย์กลางหรือย่านที่มีความเจริญทางเศรษฐกิจ พาณิชยกรรม และอุตสาหกรรม ประกอบกับวัดด่าง ๆ ในเขตดังกล่าวนั้นนับว่าเป็นวัดที่ตั้งอยู่ในเขตการปกครองคณะสงฆ์ส่วนกลาง ซึ่งอาจกล่าวได้ว่าเป็น ศูนย์กลางทางการปกครอง และการบริหารกิจการคณะสงฆ์ มีพระเถรานุเถระ พระภิกษุ สามเณร ที่ ทรงความรู้ ความสามารถทั้งทางโลกทางธรรมจำนวนมาก และเป็นวัดที่มีความสำคัญต่อวิถีชีวิตของ ชุมชนมาอย่างต่อเนื่องยาวนาน ทั้งเป็นที่ตั้งของโบราณสถาน โบราณวัดถุ ปฏิมากรรม สถาปัดยกรรม และยังเป็นที่ตั้งแหล่งท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมที่สำคัญ จนอาจกล่าวได้ว่ามีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับ ชุมชนมาโดยตลอด จึงน่าจะเป็นวัดที่มีบทบาทในการช่วยเหลือผ่อนปรนปัญหาของชุมชนได้เป็นอย่างดี ควรที่จะเข้าไปศึกษาวิจัยให้เห็นเป็นรูปธรรมที่ชัดเจนอย่างแท้จริง

### 3.2 กรอบแนวคิดในการศึกษา

ในการศึกษาวิจัยเรื่องบทบาทของวัดกับชุมชนเมืองครั้งนี้ เพื่อให้ได้ข้อมูลข้อเท็จจริงที่ตรงกับ สภาพความเป็นจริงแห่งปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น สามารถบรรลุถึงซึ่งเป้าหมายในการศึกษาและตอบ ปัญหาในการวิจัยได้ตรงตามวัตถุประสงค์ของการศึกษา และมีความชัดเจนในแนวทางแห่งการศึกษา ผู้ วิจัยจึงได้กำหนดกรอบแนวคิดในการเข้าไปศึกษาวิจัยไว้ดังนี้



โดยในส่วนของวัดนั้นจะได้ศึกษาถึงวัดในแง่ที่เป็นสถาบันทางศาสนาและสถาบันทางสังคม สภาพวัดในอดีต ปัจจุบัน ตลอดจนองค์ประกอบต่าง ๆ ภายในวัด เช่น ในด้านศาสนวัตถุ อันได้แก่ อาคาร สถานที่ สิ่งก่อสร้างต่าง ๆ อาทิ โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ เป็นต้น ในแง่ของการใช้ประโยชน์ ใน ด้านศาสนธรรมหรือระเบียบ กฎเกณฑ์ กติกาต่าง ๆ ของวัด และด้านศาสนบุคคล อันได้แก่ บุคลากร ภายในวัด เช่น พระภิกษุ สามเณร คนงานวัด และมราวาสที่มาทำบุญ เป็นต้น รวมทั้งสภาพแวดล้อม ต่าง ๆ ภายในวัด ระบบความสัมพันธ์ภายในวัดและระหว่างวัดกับชุมชน ตลอดถึงโครงการ กิจกรรม ประเพณี และพิธีกรรมต่าง ๆ ที่วัดกระทำ ส่วนในด้านชุมชนนั้นผู้ศึกษาจะได้ศึกษาถึงสภาพและ ลักษณะทั่วไปของชุมชน ปรากฏการณ์และการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ลักษณะทางประชากร เศรษฐกิจ สังคมวัฒนธรรม และลักษณะปฏิสัมพันธ์ที่มีต่อวัด ซึ่งเมื่อทราบถึงข้อมูลต่าง ๆ ของวัดและชุมชนตาม กรอบที่กำหนดไว้ก็จะทำให้เกิดความเข้าใจในบทบาทของวัดที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันและสามารถ วิเคราะห์บทบาทดังกล่าวว่าเป็นไปตามหลักพระธรรมวินัยและมีความสอดคล้องเหมาะสมกับสภาพชุมชน สังคม ในปัจจุบันหรือไม่

# 3.3 การเก็บรว<mark>บ</mark>รวมข้อมูล

การเก็บรวบรวมข้อมูลในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ดำเนินการตามลำดับขั้นตอนดังนี้

3.3.1 การเก็บรวบรวมข้อมูลเอกสาร (Documentary Study) ได้ดำเนินการศึกษาตามลำดับ ดังนี้

- 3.3.1.1 ศึกษาจากพระไตรปิฎกฉบับคอมพิวเตอร์ (BUDSIR) ของสำนัก คอมพิวเตอร์มหาวิทยาลัยมหิดล ในรูปของแผ่น CD (Compact Disk) ซึ่งจัดเก็บข้อมูลพระไตร ปิฎกไว้หมดทั้ง 45 เล่ม ทั้งในชุดภาษาบาลีอักษรไทย ชุดแปลเป็นภาษาไทย และอรรถกถาบาลี
- 3.3.1.2 ศึกษาจากเอกสารและสิ่งพิมพ์ที่เกี่ยวข้องตามแหล่งข้อมูลด่าง ๆ เช่น หอสมุดแห่งชาติ สภาวิจัยแห่งชาติ หอสมุดกลางมหาวิทยาลัยมหิดล หอสมุดกลางมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ เป็นต้น
  - 3.3.2 การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม (Field Work) โดยดำเนินการศึกษาตามลำดับ ดังนี้
- 3.3.2.1 การสำรวจ (Servey) โดยการออกแบบสำรวจเพื่อสำรวจข้อมูลสภาพทั่วไป ของวัดที่ทำการศึกษาเพื่อทราบข้อมูลพื้นฐานเบื้องต้นอันจะเป็นประโยชน์ในการเข้าไปศึกษาวิเคราะห์ ทำความเข้าใจในบทบาทของวัด ตามแบบสำรวจข้อมูล (ชุด ก.) ที่ผู้วิจัยได้ปรับมาจากแบบสำรวจ กิจการคณะสงฆ์ของฝ่ายสถิติข้อมูลและสารสนเทศ กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ
- 3.3.2.2 การสังเกต (Observation) ใช้วิธีการสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) โดยการเข้าใปพักอาศัยอยู่ในวัดที่ทำการศึกษาและเข้าร่วมในกิจกรรม พิธีกรรม และ

โครงการต่าง ๆ ที่สามารถเข้าร่วมได้ และใช้วิธีการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participant Observation) ในส่วนที่ไม่สามารถเข้าไปร่วมได้ โดยการสังเกตปฏิสัมพันธ์ระหว่างองค์ประกอบภายใน วัดเองและระหว่างวัดกับสังคม ชุมชนอย่างละเอียด เพื่อจะได้เข้าใจถึงบทบาทและกระบวนการใน แสดงออกซึ่งบทบาทของวัด รวมทั้งปัจจัยอื่น ๆ ในบริบทที่เกี่ยวข้องอย่างรอบด้าน

- 3.3.2.3 การสัมภาษณ์ (Interview) ใช้วิธีการสัมภาษณ์ทั้งแบบเป็นทางการ (Formal Interveiw) และการสัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการ (Informal Interview) กับเจ้าอาวาส เจ้าคณะ ปกครอง พระภิกษุสามเณรภายในวัด และประชาชนที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับวัด ตามแนวทางการสัมภาษณ์ (Guideline Interview) ที่ผู้วิจัยได้กำหนดไว้ โดยแบ่งกลุ่มผู้ให้สัมภาษณ์ออกเป็น 2 กลุ่มใหญ่ๆ ดังนี้
- 1) ก<mark>ลุ่มบรรพชิต แบ่งเป็น</mark> 3 กลุ่มย่อยตามลักษณะสถานภาพและบทบาทหน้าที่ ภายในวัด ดังนี้
- (1) พระภิกษุที่เป็นเจ้าอาวาสจำนวน 5 รูป ตามจำนวนวัดในพื้นที่ที่ทำการศึกษาซึ่งมี ทั้งหมด 5 วัด และรองเจ้าอาวาสหรือผู้ช่วยเจ้าอาวาส เจ้าคณะปกครองภายในวัด จำนวนวัดละ 3 รูป
- (2) พระภิกษุ สามเณร ที่เป็นเจ้าหน้าที่ ครู อาจารย์ จำนวน 22 รูป โดยคิดเป็นร้อยละ 50 ของจำนวนพร<mark>ะภิกษุ สามเณรที่เป็นครูอาจารย์ที่มีอยู่ทั้งหมดใน 5</mark> วัดของพื้นที่<mark>ศึ</mark>กษา
- (3) พระภิกษุ สามเณรทั่วไปที่มีสังกัดอยู่ในวัดที่ทำการศึกษา จำนวน 51 รูป หรือคิด เป็นร้อยละ 20 ของจำนวนพระภิกษุ สามเณรทั้งหมดที่มีอยู่ในทั้ง 5 วัดของพื้นที่ศึกษา ซึ่งรวม จำนวนพระภิกษุสามเณรที่มีอยู่ทั้งสิ้น 255 รูป

ทั้งนี้พระภิกษุสามเณรที่ผู้วิจัยได้คัดเลือกในการสัมภาษณ์ครั้งนี้จะต้องเป็นผู้ที่มีความรู้ความ เข้าใจในเรื่องที่ถูกสัมภาษณ์เป็นอย่างดีอันจะทำให้ได้ข้อมูลในระดับที่ละเอียดลึกซึ้งตรงกับสภาพความ เป็นจริง และมีความน่าเชื่อถืออย่างแท้จริง

2) กลุ่มคฤหัสถ์ เพื่อให้ได้ข้อมูลที่เป็นข้อเท็จจริงในระดับลึก มีความเที่ยงตรง น่าเชื่อ ถือ และเป็นไปตามวัตถุประสงค์ที่ดั้งไว้ ผู้วิจัยจึงได้คัดเลือกสัมภาษณ์เฉพาะผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับวัด และเป็นพุทธศาสนิกชนเท่านั้น โดยจะเป็นผู้ที่พักอาศัยอยู่ในชุมชนหรือไม่ก็ตาม แต่ต้องมีส่วน เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับวัดในทางใดทางหนึ่ง ซึ่งจะเป็นผู้ที่สามารถให้ข้อมูลเกี่ยวกับวัด (Key-Informant) ได้เป็นอย่างดี เช่น ศิษย์วัด อุบาสก อุบาสิกา ที่มารักษาอุโบสถศีล และผู้ที่มาทำบุญที่วัด มัคคนายก ไวยาวัจกร คนงานวัด แม่ครัว เจ้าหน้าที่ฌาปนสถาน คนเฝ้าวิหาร ยาม เป็นต้น

# 3.4 การตรวจสอบข้อมูล และการเก็บข้อมูลเพิ่มเติม

เนื่องจากงานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ ดังนั้นผู้วิจัยจึงสามารถตรวจสอบความเชื่อถือ ได้และความถูกต้องของข้อมูลในขณะที่ทำการสัมภาษณ์โดยดูว่าคำตอบที่ได้สอดคล้องกับบริบทของวัด และชุมชนหรือไม่ สอดคล้องกับข้อมูลเดิมที่มีอยู่ และสอดคล้องกับข้อสังเกตของผู้วิจัยหรือไม่ ในกรณี ที่คำตอบหรือข้อมูลไม่น่าเชื่อถือ ผู้วิจัยก็จะไปศึกษาหาข้อมูลเพิ่มเติมจากแหล่งอื่น ๆ ที่มีอยู่ทั้งทางตรง และทางอ้อม เช่น สอบถามข้อมูลของวัดจากชาวบ้าน และข้อมูลของวัดหนึ่งจากพระภิกษุสามเณรอีก วัดหนึ่งที่อยู่ใกล้กัน เพื่อเป็นการทดสอบความถูกต้องและตรงกันของข้อมูล และเมื่อเก็บรวบรวม ข้อมูลทั้งหมดเสร็จแล้วก็จะทำการตรวจสอบซ้ำอีกครั้งหนึ่ง หากพบว่ามีส่วนไหนที่ยังไม่สมบูรณ์ก็จะ กลับไปเก็บข้อมูลเพิ่มเติม เพื่อให้ได้ข้อมูลที่ถูกต้องสมบูรณ์ยิ่งขึ้น

# 3.5 <mark>การเรียบเรียง และจัดหมวดหมู่ข้อมูล</mark>

เมื่อไ<mark>ด้ข้อมูลที่ผ่านการตรวจสอบความถูกต้</mark>องแล้ว จึงทำการจัดหม<mark>วดหมู่ข้</mark>อมูลตามหลักการ และ<mark>เห</mark>ตุผล คือ จัดแบ่งข้อมูลออกเป็นประเภทและประเด็นต่างๆ ให้เป็นไปตามลำดับเหตุการณ์ และ เรียบเรียงเนื้อหาสาระให้เป็นระบบ

### 3.6 การวิเคราะห์ข้อมูล

ในส่วนของการวิเคราะห์ข้อมูลนั้นผู้วิจัยได้นำเอาแนวคิดทฤษฎีที่เห็นว่ามีความเหมาะสมเข้ากัน ได้ดีกับประเด็นเนื้อหาของเรื่องที่ทำการวิจัย ซึ่งจะทำให้สามารถวิเคราะห์แยกแยะให้เห็นทั้งส่วนรวม ส่วนย่อย หลักการ เหตุผล ความหมาย และข้อสรุป ได้อย่างชัดเจนตามวัตถุประสงค์ที่ได้กำหนดไว้ แนวคิดทฤษฎีที่ผู้วิจัยได้เลือกมาใช้เป็นเครื่องมือในการวิเคราะห์ข้อมูลในครั้งนี้ ได้แก่ แนวคิดเรื่อง สาสนากับสังคม ทฤษฎีบทบาท ทฤษฎีหน้าที่นิยม เพื่อวิเคราะห์ให้เห็นถึงลักษณะบทบาทหน้าที่และ ประโยชน์ของวัดที่มีต่อชุมชน ตลอดจนรูปแบบความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในฐานะที่วัดเป็นส่วน หนึ่งของสถาบันสาสนาและเป็นหน่วยหนึ่งในโครงสร้างชุมชน แล้วสร้างบทสรุปเป็นประเด็นต่าง ๆ อย่างมีเหตุผล

### 3.7 การนำเสนอข้อมูล

เนื่องจากข้อมูลที่ได้เป็นข้อมูลเชิงคุณภาพมีเนื้อหาสาระที่ละเอียด ผู้วิจัยจึงได้นำเสนอในรูป
แบบข้อมูลเชิงพรรณนา (Descriptive Research) โดยทำเป็นรูปเล่มเสร็จแล้วนำเสนอต่อคณะ
กรรมการตรวจสอบ Copyright by Mahidol University

### บทที่ 4

# ชุมชนและวัดในเขตบางรัก

# 4.1 ลักษณะแ<mark>ละ</mark>สภาพทั่วไปของชุมชนเขตบางรัก

### 4.1.1 ประวัติความเป็นมา

เขตบางรักได้รับการแต่งตั้งเป็นอำเภอเมื่อ พ.ศ.2455 และได้เปลี่ยนฐานะจากอำเภอมาเป็น เขตตามคำสั่งคณะปฏิวัติฉบับที่ 335 ลงวันที่ 13 ธันวาคม พ.ศ.2515 เช่นเดียวกับเขตอื่นๆ ใน กรุงเทพมหานคร สาเหตุที่เขตนี้ได้ชื่อว่า "บางรัก" เพราะในสมัยนั้นมีโรงพยาบาลแห่งหนึ่งตั้งอยู่ตรง ข้ามกับที่ว่าการอำเภอหรือสำนักงานเขตในปัจจุบัน เป็นโรงพยาบาลที่มีชื่อเสียงในการรักษาพยาบาล เป็นที่เชื่อถือไว้วางใจของชาวบ้านโดยทั่วไป ประชาชนส่วนใหญ่จึงนิยมมารับการรักษาที่โรงพยาบาลนี้ เพราะมีความเชื่อมั่นในความสามารถของแพทย์และประทับใจในการให้บริการของทางโรงพยาบาล จึง นับว่าโรงพยาบาลนี้เป็นสถานพยาบาลที่สำคัญที่สุดของอำเภอในสมัยนั้น อำเภอนี้จึงได้ชื่อว่า "อำเภอ บางรักษ์" ต่อมาความหมายของคำนี้ได้เลอะเลือนไปเป็น "บางรัก" นอกจากนี้ยังมีตลาดเก่าแก่เรียกกันว่า "ตลาดบางรัก" โดยเหตุนี้พื้นที่เขตบางรักจึงได้ชื่อว่า "เขตบางรัก" สืบมาจนถึงบัจจุบัน

พื้นที่เขตบางรักเป็นเขตชั้นในที่มีความเจริญมาแค่เก่าก่อนตราบจนทุกวันนี้เขตบางรักก็ยัง เป็นศูนย์กลางทางด้านการค้าที่สำคัญของกรุงเทพมหานคร พื้นที่เขตบางรักจึงเต็มไปด้วย สำนักงาน สถานที่ทำการของบริษัทการค้าต่าง ๆ สถาบันการเงิน ธนาคาร บริษัทเงินทุน สถานทูต โรงแรมชั้นหนึ่ง มัสยิด วัด สาลเจ้า และสถานบริการต่าง ๆ อยู่เป็นจำนวนมาก ตามถนนสายสำคัญต่าง ๆ ของเขตบางรัก ด้วยเหตุนี้จึงทำให้เขตบางรักมีผู้คนเข้ามาทำงาน ทำการค้า ติดต่อธุรกิจ และทำธุรกิจเป็นจำนวนมาก ซึ่งมีทั้งผู้ที่มีที่อยู่อาศัยในเขตบางรักที่มีถิ่นฐานดั้งเดิมอยู่กันมานานและที่ย้ายเข้ามาดั้งถิ่นฐานอยู่อาศัยในระยะหลัง ตลอดถึงที่เป็นคนต่างจังหวัดและจากเขตอื่นในกรุงเทพมหานครที่ย้ายเข้ามาอาศัยอยู่ตาม ชุมชนต่าง ๆ ในเขตบางรัก ซึ่งสาเหตุส่วนใหญ่นั้นเนื่องจากอยู่ใกล้แหล่งงานแหล่งประกอบธุรกิจการค้า การลงทุนต่าง ๆ นั่นเอง ดังนั้น ชุมชนในเขตบางรักจึงมีหลายลักษณะไม่ว่าจะเป็นชุมชนดั้งเดิม ชุมชน บุกรุก ชุมชนบ้านเช่า ชุมชนถื้อร้าง และชุมชนแออัด เป็นต้น

Copyright by Mahidol University

อย่างไรก็ตาม ชุมชนที่จัดตั้งขึ้นอย่างเป็นทางการโดยทำเป็นประกาศกรุงเทพุมหานคร ใน เขตบางรัก ปัจจุบันมีจำนวน 16 ชุมชน แยกเป็นชุมชนเมือง 12 ชุมชน ชุมชนแออัด 3 ชุมชน และ เคทะชุมชน 1 ชุมชน ดังรายละเอียดในตารางต่อไปนี้

# ตารางที่ 4 แสดงข้อมูลชุมชนเขตบางรัก

สำรวจ ณ วันที่ 31 สิงหาคม 2542

| ลำดับ | ชื่อชุมชน                                    | จำนวนา | ประชากร | รวม    | จำนวน       | จำนวน    | ประเภท    |
|-------|----------------------------------------------|--------|---------|--------|-------------|----------|-----------|
| ที่   |                                              | ชาย    | หญิง    |        | หลังคาเรือน | ครอบครัว | ชุมชน     |
| 1     | ซอยวัดม่วงแค                                 | 376    | 428     | 804    | 152         | 175      | เมือง     |
| 2     | ศลา <mark>คสด</mark> เพชรพลอย                | 346    | 386     | 732    | 167         | 202      | เมือง     |
| 3     | สมบูรณ์ป <mark>ัญ</mark> ญา                  | 436    | 454     | 890    | 155         | 178      | เมือง     |
| 4     | ซอยสัน <mark>ดิ</mark> ภาพ                   | 357    | 457     | 814    | 149         | 162      | เมือง     |
| 5     | <mark>ซอยหล<mark>ัง</mark>วัดหัวลำโพง</mark> | 346    | 344     | 690    | 87          | 129      | แออัด     |
| 6     | ซอยพิพ <mark>ัฒ</mark> น์ 2                  | 458    | 479     | 937    | 152         | 175      | แอฮัค     |
| 7     | แฟลตครอบ <mark>คร</mark> ัว สน.บางรัก        | 673    | 541     | 1,214  | 224         | 261      | เคหะชุมชน |
| 8     | ซอยสองพระ                                    | 1,342  | 1,554   | 2,896  | 420         | 724      | เมือง     |
| 9     | ตรอกห้านาย                                   | 469    | 558     | 1,027  | 188         | 301      | เมือง     |
| 10    | ซอ <mark>ยวั</mark> ดมหาพฤฒาราม              | 291    | 382     | 673    | 114         | 182      | เมือง     |
| 11    | ซอยพระนคเรศ                                  | 181    | 212     | 393    | 97          | 126      | เมือง     |
| 12    | ซอยจอมสมบูรณ์                                | 563    | 647     | 1,210  | 141         | 242      | เมือง     |
| 13    | ตรอกขุนนาวา                                  | 513    | 532     | 1,045  | 183         | 215      | เมือง     |
| 14    | ศรีเวียง                                     | 963    | 965     | 1,928  | 303         | 385      | เมือง     |
| 15    | ซอยใวดี                                      | 168    | 177     | 345    | 39          | 69       | แออัด     |
| 16    | ซอยหลังวัดแก้วแจ่มฟ้า (สี่พระย               | 396    | 402     | 798    | 172         | 307      | เมือง     |
|       | รวม                                          | 7,878  | 8,518   | 16,396 | 2,743       | 3,833    |           |

ที่มา : ฝ่ายพัฒนาชุมชนและสวัสดิการสังคม สำนักงานเขตบางรัก

### คำขวัญเขตบางรัก

แหล่งท่องเที่ยวเลื่องลือ นามระบือดุสิตธานี

ย่านธุรกิจและอัญมณี เก็บภาษีได้มาหลาย

ศูนย์ไปรษณีย์สื่อสาร เป็นตำนานนามบางรัก Copyright by Mahidol University

#### 4.1.2 ลักษณะทางกายภาพ

ลักษณะทางกายภาพของพื้นที่เขตบางรักเป็นพื้นที่ราบ มีพื้นที่ทั้งสิ้น 5.536 ตารางกิโลเมตร โดยบีคาณาเขตติดต่อดังนี้

ทิสเหนือ ติดต่อกับแขวงรองเมือง แขวงปทุมวัน และแขวงลุมพินี ของเขตปทุมวัน

ทิศใต้ ติดต่อกับแขวงยานนาวา และแขวงทุ่งมหาเมฆ เขตสาธร

ทิศตะวันออก ดีดต่อกับแขวงลุมพินี แขวงปทุมวัน เขตปทุมวัน และแขวงทุ่งมหาเมฆ เขต สาธร

ที่ศตะวันตก ดิดต่อกับแขวงตลาดน้อย เขตสัมพันธวงศ์ และแม่น้ำเจ้าพระยา

#### 4.1.3 การคมนาคม

ในด้านการคมนาคมนั้นเนื่องจากเขตบางรักเป็นย่านที่ถือว่าเป็นศูนย์กลางทางเศรษฐกิจการค้า ที่สำคัญแห่งหนึ่งของกรุงเทพมหานคร ประกอบกับมือาณาเขตโดยรอบติดต่อกับพื้นที่อื่นที่สำคัญเช่น กันจึงทำให้เขตบางรักมีเส้นทางคมนาคมหลายสาย กล่าวคือมีถนนสายหลักและถนนสายรอง รวม 24 สาย ตรอกซอย 85 แห่ง โดยถนนสายหลักที่สำคัญมี 8 สาย คือ ถนนสีลม ถนนสุรวงศ์ ถนนสาธรเหนือ ถนนสีพระยา ถนนพระรามที่ 4 บางส่วน ถนนเจริญกรุงบางส่วน ถนนมหาพฤฒาราม และถนนมหานคร ในแต่ละวันจะมีผู้คนใช้เส้นทางเหล่านี้ในการเดินทางผ่านและเข้ามาประกอบอาชีพ ดำเนินธุรกิจต่าง ๆ เป็นจำนวนมากจึงทำให้ถนนสายต่าง ๆ คราคร่ำไปด้วยผู้คนและยานพาหนะอันหลากหลาย ซึ่งนับเป็น สาเหตุสำคัญประการหนึ่งที่ก่อให้เกิดปัญหาการจราจรคับคั่งติดขัดและปัญหามลภาวะในอากาศอันส่ง ผลต่อภาวะสุขภาพอนามัยของประชาชน ดังเป็นที่ประจักษ์ชัดอยู่ในปัจจุบันนี้

อย่างไรก็ตาม แม้การคมนาคมโดยเส้นทางเหล่านี้จะประสบกับปัญหาและอุปสรรคเช่นไร แต่ประชาชนก็ยังมีความจำเป็นที่จะต้องใช้เส้นทางเหล่านี้อย่างมิอาจหลีกเลี่ยงได้ นอกจากการ คมนาคมทางบกดังกล่าวแล้ว ยังมีการคมนาคมทางน้ำซึ่งในพื้นที่เขตบางรักมีคลอง 3 คลอง แต่ที่ใช้ สัญจรไปมาได้มีอยู่เพียงคลองเดียว คือ คลองผดุงกรุงเกษม แต่ก็ไม่เป็นที่นิยมในการเดินทางของ ประชาชนมากนัก นอกจากนี้ยังมีการเดินทางโดยใช้บริการเรือด่วนและเรือรับส่งผู้โดยสารข้ามฟากทาง แม่น้ำเจ้าพระยา ซึ่งเป็นอีกทางเลือกหนึ่งที่ประชาชนนิยมใช้เดินทางเข้าออกในเขตบางรัก เพราะมี ความรวดเร็วไม่มีปัญหาการติดขัดทางด้านการจราจรเช่นทางรถยนต์ แต่การเดินทาง ๆ น้ำเช่นนั้นมีข้อ จำกัดเพราะมีเส้นทางคมนาคมเพียง 2 แห่ง คือที่คลองผดุงกรุงเกษมและตามแนวแม่น้ำเจ้าพระยาเท่านั้น และการให้บริการก็ยังไม่เพียงพอโดยเฉพาะในชั่วโมงเร่งด่วนที่ผู้คนจำนวนมากต้องคอยเบียดเสียดกัน ขึ้นลงเรืออย่างเร่งรีบดังเป็นภาพที่ปรากฏให้เห็นอยู่เป็นประจำแทบทุกวัน ซึ่งนับว่าเป็นการเสี่ยงต่อ

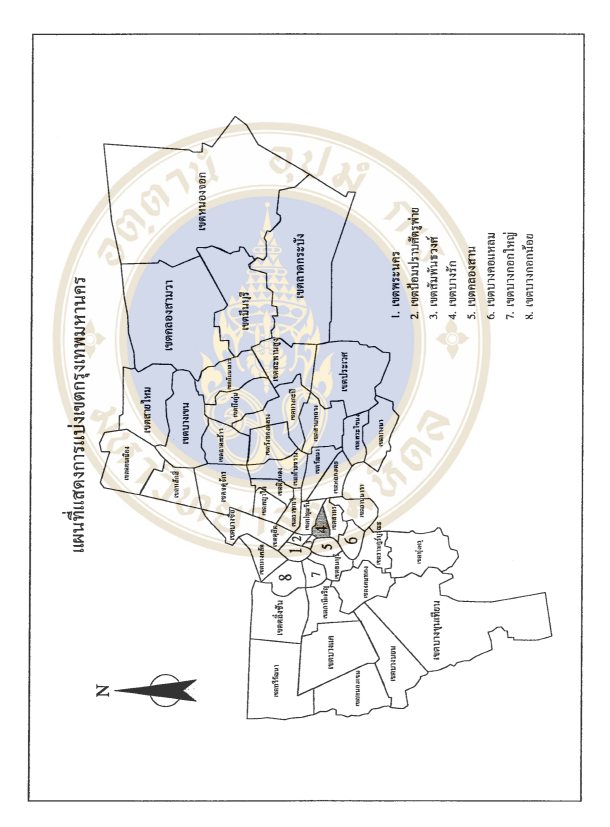
อันตรายจากการตกเรือที่เข้า-ออกจากท่าอย่างรีบด่วน และเสี่ยงต่ออุบัติเหตุจากการที่โป๊ะล่ม เรือล่ม อันเนื่องมากจากจำนวนผู้คนที่อยู่บนโป๊ะ บนเรือ ซึ่งมากเกินอัตราที่เรือและโป๊ะจะรองรับได้ ประกอบ กับสภาพของเรือและโป๊ะบางแห่งที่ชำรุดมิได้มาตรฐานก็เป็นส่วนประกอบที่สำคัญของอุบัติเหตุดังกล่าว ได้เช่นกัน ดังนั้นวิธีป้องกันที่ดีก็คือการปฏิบัติตามมาตรการและระเบียบต่าง ๆ ที่มีอยู่อย่างเคร่งครัด

### 4.1.4 การปกครอง

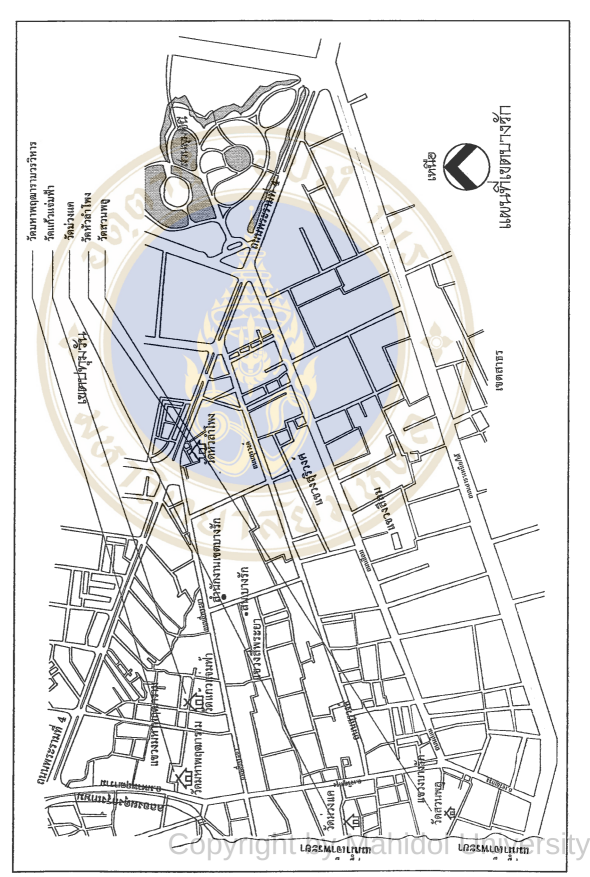
ภายหลังจากที่เขตบางรักได้รับการแต่งตั้งเป็นอำเภอ ในปี พ.ศ.2455 นับเป็นระยะเวลายาวนาน ถึง 60 ปี จึงได้เปลี่ยนฐานะทางการปกครองในแบบอำเภอมาเป็นเขต ในปี พ.ศ. 2515 อันเป็นผล สืบเนื่องมาจากประกาศคณะปฏิวัติฉบับที่ 335 ลงวันที่ 13 ธันวาคม 2515 ซึ่งให้เปลี่ยนรูปแบบการ บริหารการปกครองกรุงเทพฯ จากแบบ "นครหลวงธนบุรี" ไปเป็นแบบกรุงเทพมหานคร (กทม.) และให้มีการบริหารในรูปแบบพิเศษ คือให้กรุงเทพมหานครเป็นหน่วยการปกครองส่วนภูมิภาค ต่อมาในปี พ.ศ.2518 ได้มีการออก พ.ร.บ.ระเบียบบริหารราชการกรุงเทพมหานคร (กทม.) แบ่งงานออกเป็น 2 ฝ่าย คือฝ่ายนิติบัญญัติและฝ่ายบริหาร ให้มีสภากรุงเทพมหานครและผู้ว่าราชการกรุงเทพมหานคร ทั้ง สองฝ่ายมาจากการเลือกตั้งโดยประชาชน อย่างไรก็ตาม ในช่วง 10 ปีแรก กฎหมายกำหนดให้ผู้ว่า ราชการกรุงเทพมหานคร มาจากการแต่งตั้ง การเลือกตั้งผู้ว่าฯ กทม.โดยคนกรุงเทพฯ เกิดขึ้นตั้งแต่ปี พ.ศ.2528 เป็นต้นมา นอกจากนี้ กรุงเทพมหานครยังมีการแบ่งเขตออกเป็น 36 เขต (ปัจจุบันแบ่ง เป็น 50 เขต) ให้แต่ละเขตมีสมาชิกสภาเขต (สข.) ที่มาจากการเลือกตั้งโดยประชาชน ทำหน้าที่ให้คำ แนะนำผู้อำนวยการเขตซึ่งเป็นข้าราชการประจำและปฏิบัติงานตามนโยบายของผู้ว่าราชการ กรุงเทพมหานคร (ธเนศวร์ เจริญเมือง, 2540:186-187) นอกจากนี้ในแต่ละเขตยังแบ่งเขตการ ปกครองออกเป็นแขวง สำหรับเขตบางรัก ปัจจุบันแบ่งออกเป็น 5 แขวง ดังนี้ คือ 1) แขวงมหาพฤฒาราม 2) แขวงสุริวงศ์ 4) แขวงสีลม 5) แขวงบางรัก

ปัจจุบันเขตบางรักมีสมาชิกสภากรุงเทพมหานครได้ 1 คน สมาชิกสภาเขต 7 คน ซึ่ง เป็นข้าราชการการเมืองในระดับห้องถิ่นที่มาจากการเลือกตั้งของประชาชนในเขต มีการบริหารงาน เชื่อมโยงกับข้าราชการประจำในสำนักงานเขต เพื่อพัฒนาเขตให้มีความเจริญก้าวหน้ายิ่งขึ้นในด้านต่าง ๆ ในอันที่จะอำนวยประโยชน์สุขแก่ประชาชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้ในการบริหารงานนั้นจะต้องมี ความประสานสอดคล้องและเป็นไปตามนโยบายของผู้ว่าราชการกรุงเทพมหานคร

แผนที่ที่ 1 แสดงการแบ่งเขตกรุงเทพมหานคร



แผนที่ที่ 2 แสดงพื้นที่เขตบางรัก



#### 4.1.5 ประชากร

เขตบางรักมีประชาชากรตามที่ปรากฏในทะเบียนราษฎร์ทั้งสิ้นจำนวน 64,528 คน แยกเป็น ชาย 31,769 คน หญิง 32,759 คน โดยมีจำนวนครัวเรือน 25,878 ครัวเรือน จำนวนผู้มีสิทธิเลือก ตั้งมีทั้งสิ้น 36,992 คน แบ่งเป็นชาย 17,130 คน หญิง 19,862 คน มีหน่วยเลือกตั้งทั้งหมด 48 หน่วย มีสมาชิกสภาผู้แทนราษฎรได้ 3 คน หากนับรวมประชากรที่มิได้ปรากฏอยู่ในทะเบียนราษฎร์ซึ่ง มาจากต่างจังหวัดและเขตอื่น ๆ เข้ามาพักอาศัยอยู่ในชุมชนต่าง ๆ เพื่อประกอบอาชีพและดำเนินธุรกิจ ต่าง ๆ คาดว่าจะมีจำนวนเพิ่มขึ้นอีกมาก

จากอัตราการเพิ่มของประชากรซึ่งมีมาอย่างต่อเนื่องและการขยายตัวของชุมชนในช่วงที่ ผ่านมาจนทำให้ประชากรมีปริมาณมากเมื่อเปรียบเทียบกับพื้นที่ซึ่งมีอยู่เพียง 5.536 ตารางกิโลเมตร นับว่าเขตบางรักเป็นพื้นที่มีประชากรอาศัยอยู่อย่างหนาแน่น เนื่องจากเป็นเขตชั้นในของกรุงเทพฯ ที่ มีความเจริญมาแต่เก่าก่อน และมีการพัฒนาให้เจริญเติบโตยิ่งขึ้นตามลำดับ จนปัจจุบันกลายเป็นเมือง สมัยใหม่ที่ทันสมัย อาจกล่าวได้ว่าเขตบางรักเป็นศูนย์กลางของกิจกรรมทางเศรษฐกิจ การค้า การลงทุน ที่สำคัญแห่งหนึ่งของกรุงเทพมหานคร จากสภาพการณ์ดังกล่าวจึงทำให้เขตบางรักเป็นศูนย์รวมของ ประชากรที่หลากหลายทั้งด้านชาติพันธุ์ ศาสนา และอาชีพการงาน กลุ่มชาติพันธุ์ที่เป็นคนส่วนใหญ่ ของพื้นที่ได้แก่ กลุ่มชาติพันธุ์เชื้อชาติไทย รองลงมาคือกลุ่มประชาชนไทยเชื้อสายจีน ซึ่งอาศัยอยู่ อย่างหนาแน่นในบริเวณที่เรียกว่าสะพานเหลือง สะพานสว่าง และย่านถนนสีลม ส่วนมากประกอบ อาชีพทางด้านการค้าขาย จึงทำให้มีฐานะทางเศรษฐกิจค่อนข้างดี สำหรับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ มีอยู่เป็น จำนวนน้อยของประชากรในพื้นที่และกระจายอยู่ทั่วไป ดังนั้นจึงสามารถจำแนกประชากรที่อยู่อาศัยใน เขตได้เป็น 3 ส่วน คือ ประชากรที่มีถิ่นฐานดั้งเดิมอยู่ในเขตบางรักมาก่อนกับประชากรที่ย้ายเข้ามาดั้ง ถิ่นฐานอยู่ในระยะหลัง และประชากรจากต่างจังหวัดและเขตอื่น ๆ ในกรุงเทพมหานครที่เข้ามาพัก อาศัยอยู่ในชุมชนต่าง ๆ เพื่อประกอบอาชีพ การงาน และดำเนินกิจการต่าง ๆ

ในด้านคุณภาพชีวิต สุขอนามัย และการศึกษานั้นโดยภาพรวมแล้วนับว่าประชากรส่วนใหญ่ มีคุณภาพชีวิต ภาวะสุขอนามัย และการศึกษาที่ดีขึ้นซึ่งเป็นผลสืบเนื่องมาจากการพัฒนาทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การศึกษาและเทคโนโลยีที่ก้าวหน้าทันสมัยยิ่งขึ้น แต่อย่างไรก็ตามสภาพการณ์ดังกล่าวนั้นมิได้ เป็นไปอย่างทั่วถึง เพราะประชากรบางส่วนโดยเฉพาะอย่างยิ่งผู้ที่มีฐานะทางเศรษฐกิจไม่ค่อยดี ยังต้อง ประสบกับปัญหาอยู่หลายประการในท่ามกลางสังคมเมืองสมัยใหม่ที่มีความเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลง อย่างรวดเร็วและความสลับซับซ้อนทางสังคมสูง ทำให้ใม่สามารถปรับดัวปรับใจได้ทันกับสภาพความ เปลี่ยนแปลงของสังคมที่เกิดขึ้น จึงทำให้เกิดปัญหาความสับสนวุ่นวายในการดำเนินชีวิตยิ่งขึ้น

<sup>1</sup> สถิติงานทะเบียน สำนักงานแขตบางรัก เมื่อ 31 ตุลาคม 2541 t by Mahidol University

ในด้านการนับถือศาสนานั้น กล่าวได้ว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ประชากรส่วนใหญ่นับถือ รองลงมาคือศาสนาคริสต์ อิสลาม และฮินดู ตามลำดับ ดังจะเห็นได้จากศาสนสถานที่สำคัญของศาสนาต่าง ๆ อันเป็นสถานที่ประกอบกิจกรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนา ซึ่งมีอยู่เป็นจำนวนมิใช่น้อย ศาสนสถานเหล่านี้มีความสำคัญต่อชุมชนในฐานะเป็นสถาบันแห่งความเคารพศรัทธาและเป็นบ่อเกิด แห่งวัฒนธรรม ประเพณี ตามความเชื่อของศาสนิกแห่งศาสนานั้น ๆ

# 4.1.6 สถานที่สำคัญในพื้นที่เขตบางรัก

ใ<mark>นพื้นที่เขตบางรักมีสถานที่สำคัญอยู่หลายแห่ง</mark> ซึ่งแยกเป็นปร<mark>ะเภ</mark>ทได้ดังนี้ คือ

# 1) สถานที่สำคัญทางศาสนา

สถานที่<mark>สำคัญทางพุทธศาสนามี 5 แห่ง ดังนี้ คือ วัดหัวลำโพง</mark> วัดแก้วแจ่ม<mark>ฟ้</mark>า วัดมหาพฤฒาราม วัดม่<mark>ว</mark>งแค และวั<mark>ด</mark>สวนพลู

สถานที่สำคัญทางคริสต์ศาสนามีคั้งนี้ คือ โบสถ์คาทอลิก 2 แห่ง ได้แก่ โบสถ์ อัสสัมชัญ และโบสถ์เซ็นโยเซฟ โบสถ์โปรเดสแดนด์มี 5 แห่ง คือ โบสถ์สัจจศึกษา โบสถ์คริสต์ธรรมศึกษา โบสถ์ สืบสัมพันธ์ โบสถ์เยลเฮเมมโมเรียล และโบสถ์คริสต์จักรที่ 2

ศาสนาอิสลามมีสถานที่สำคัญ 4 แห่ง คือ มัสยิดบ้านอู่ มัสยิดฮารูณ มัสยิดนูรัลอีมหม่าน และมัสยิดนูรัลนะซีฮาร์

ส่วนสถานที่สำคัญทางศาสนาฮินดูมีวัด 1 แห่ง คือ วัดพระศรีมหาอุมาเทวี (วัดแขก) นอกจากนี้ยังมีศาลเจ้าที่สำคัญอีก 4 แห่ง คือ ศาลเจ้าปุนเถ้าก๋ง ศาลซำอ้วงเอี้ย ศาลเจ้าซิดเซียม้า และศาลเจ้าเจียวเอ็งเบี้ยว

# 2) สถานที่สำคัญในด้านการรักษาพยาบาลและการสาธารณสุข

สถานที่สำคัญในด้านการพยาบาลและการสาธารณสุข อันได้แก่ โรงพยาบาล และศูนย์บริการ สาธารณสุข มี 5 แห่ง คือ โรงพยาบาลของกระทรวงสาธารณสุข 1 แห่ง คือ โรงพยาบาลเลิศสิน โรง พยาบาลเอกชน 4 แห่ง คือโรงพยาบาลวังวโรทัย โรงพยาบาลกรุงเทพคริสเตียนโรงพยาบาลมเหสักข์ และศูนย์บริการสาธารสุข 23 สี่พระยา

- สถานที่ราชการที่สำคัญ สถานที่ราชการที่สำคัญในพื้นที่เขตบางรัก มีดังนี้ คือ
  - การสื่อสารแห่งประเทศไทย
  - กองกำกับการสืบสวนสอบสวนคดีเศรษฐกิจ
  - ศาลแรงงานกลาpyright by Mahidol University

- ศาลแขวงพระนครใต้
  - สรรพากรพื้นที่เขต 2
  - ชุมสายโทรศัพท์สุรวงศ์
  - กรมไปรษณีย์โทรเลข
  - ธนาคารแห่งประเทศไทยสาขาสุริวงศ์
- สถานีดำรวจมี 2 แห่ง คือ สถานีดำรวจนครบาลบางรัก และสถานีดำรวจนครบาล ยานนาวา

# 4) สำนักงานธุรกิจ โรงแรมขนาดใหญ่

สำนักงานธุรกิจ และโรงแรมขนาดใหญ่ มีดังนี้ คือ ธนาคารพาณิชย์สำนักงานใหญ่ 2 แห่ง โรงแรมขนาดใหญ่ 22 แห่ง ศูนย์การค้า 6 แห่ง และตลาดสด 4 แห่ง

### 5) ส<mark>ถ</mark>าบันการศึกษา

โรงเรียนและสถานศึกษาในพื้นที่เขตบางรักมี 5 แห่งดังนี้ คือโรงเรียนพณิชยการสีลม โรงเรียน กรุงเทพคริสเตียน โรงเรียนเซนโยเซฟ คอนแวนต์ โรงเรียนอัสสัมชัญบางรัก โรงเรียนพุทธจักรวิทยา และโรงเรียนสตรีมหาพฤฒาราม

นอกจากนี้ในพื้นที่เขตบางรักยังมีโรงเรียนในสังกัดกรุงเทพมหานครอีก 5 แห่ง ซึ่งล้วนเป็น โรงเรียนที่ดั้งอยู่ในบริเวณพื้นที่ของวัด คือ โรงเรียนสวนพลู โรงเรียนวัดม่วงแค โรงเรียนวัดแก้วแจ่มฟ้า โรงเรียนวัดมหาพฤฒาราม และโรงเรียนวัดแก้วแจ่มฟ้า

# 6) สถานที่ท่องเที่ยวสำคัญ

- (1) ย่านถนนพ**ัฒน์พงศ์ และถนนธนิยะ** เป็นย่านธุรกิจ ธนาคาร โรงแรม แหล่งท่อง เที่ยว อัญมณี และสถานเริงรมย์
- (2) วัดมหาพฤฒาราม เป็นวัดเก่าแก่ที่สร้างในสมัยรัชกาลที่ 4 ภายในบริเวณวัดประกอบ ด้วยพระปรางค์ พระเจดีย์ พระอุโบสถ และพระวิหาร ซึ่งภายในมีพระนอนประทับอยู่ วัดนี้เป็นภาพ ลักษณ์ที่เด่นชัดในด้านศิลปะ สมัยเก่าทางประวัติศาสตร์และทางโบราณคดือย่างมาก
- (3) วัดหัวลำโพง เป็นวัดที่ตั้งอยู่ใจกลางกรุงเทพมหานคร มีลักษณะเด่น คือ โบสถ์ที่สร้าง ด้วยหินอ่อน นับเป็นแห่งที่ 2 รองจากวัดเบณจมบพิตร
- (4) วัดพระศรีมหาอุมาเทวี (วัดแขก) เป็นวัดฮินดูที่เก่าแก่อยู่คู่กับถนนสีลมมากว่าหนึ่ง ร้อยสามสิบปี สร้างโดยชาวอินเดียที่อาศัยอยู่บริเวณคลองสีลม ภายในโบสถ์มืองค์เจ้าแม่อุมาเทวีเป็น ประธานพร้อมด้วยองค์เทพต่าง ๆ หลายองค์ ประเพณีที่สำคัญนอกเหนือจากการกราบใหว้แล้วยังมีการ จัดงานพิธีนวราตรีหรือดุซเซร่า โดยการแห่องค์เจ้าแม่อุมาเทวี มีการงคอาหารคาวหวาน พร้อมกับมี

การจัดงานเป็นเวลา 9 วันในช่วงเดือนตุลาคม มีพิธีกรรมประกอบ เช่น ร่างองค์เทพแสดงปาฏิหาริย์ การตั้งโต๊ะถวายเครื่องบูชา เป็นต้น

(5) ห้องสมุด Nelson Hays Library ห้องสมุดนี้กำเนิดขึ้นเมื่อวันที่ 25 มกราคม ค.ศ.1869 โดยใช้ชื่อว่า Bangkok LadiesLibrary Association ก่อตั้งโดย Mrs.Jennie Nelson Hays หลังจากที่เธอเสียชีวิตเมื่อปี 1921 สามีของเธอคือ Dr.EdwardHays ได้สร้างห้องสมุดเป็น อาคารเพื่อระลึกและจารึกชื่อนางไว้ที่ดึกเพื่อแสดงถึงความรักที่เขามีต่อเธอ การดำเนินงานของห้อง สมุดใช้เจ้าหน้าที่สุภาพสตรีทั้งหมด อาคารห้องสมุดเป็นตึกชั้นเดียวมีเพดานโค้งสูงมาก เสารองรับตัว อาคารมีลวดลายที่สวยงาม ภายในตัวอาคารทำเป็นตู้เก็บหนังสือทั้งหมดด้านหลังตู้เก็บหนังสือมีช่อง ว่างระหว่างผนังดึกและตู้เป็นทางเดินโค้งตลอดรอบ ปัจจุบันห้องสมุดนี้มีสมาชิกประมาณ 500 คน เป็นคนไทยประมาณ 30% และสมาชิกจากประเทศต่าง ๆ ประมาณ 18 ประเทศ นอกเหนือจากการ ให้บริการด้านห้องสมุดและยังมีการจัดกิจกรรม เช่น Meet the Authors และการแสดงภาพวาดต่าง ๆ

# 4.1.7 สภาพทางเศรษ<mark>ฐกิจและสังคม</mark>

เขตบางรักนับว่าเป็นพื้นที่ที่มีการประกอบธุรกิจกับชาวต่างประเทศมากที่สุดโดยเฉพาะบริเวณ ถนนสีลม ถนนสุรวงศ์ ซึ่งเป็นย่านที่ตั้งของสำนักงานธุรกิจชาวต่างประเทศ ธนาคารพาณิชย์ สถาบัน การเงิน โรงแรมชั้นหนึ่ง ภัตตาคาร ห้างสรรพสินค้า ร้านค้า รวมทั้งแหล่งท่องเที่ยวและสถานบริการ ต่าง ๆ มากมาย อาจกล่าวได้ว่าถนนสีลมเป็นย่านธุรกิจที่สำคัญของประเทศ ดังนั้นอาชีพส่วนใหญ่ใน เขตบางรัก จึงเป็นการประกอบธุรกิจการค้า แต่นักธุรกิจที่ประกอบกิจการอยู่ในเขตบางรักส่วนใหญ่มัก มีภูมิลำเนาอยู่นอกเขต สำหรับแขวงมหาพฤฒาราม บริเวณที่เรียกว่าสะพานเหลืองและสะพานสว่าง นั้นเป็นบริเวณที่มีประชาชนไทยเชื้อสายจีนอาศัยอยู่อย่างหนาแน่น และส่วนใหญ่ประกอบธุรกิจเกี่ยว กับกิจการทางด้านการค้า การลงทุน จึงมีฐานะทางเศรษฐกิจค่อนข้างดี

เนื่องจากเขตบางรักเป็นพื้นที่มีความเจริญมาแต่เก่าก่อน และมีการพัฒนาให้เจริญเติบโตมา อย่างต่อเนื่องทั้งในด้านประชากร เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม ตลอดจนสาธารณูปโภคและ สาธารณูปการต่างๆ จนปัจจุบันมีความเปลี่ยนแปลงไปสู่ความทันสมัย กลายเป็นสังคมเมืองขนาดใหญ่ ที่ทันสมัยมีลักษณะเป็นสังคมอุตสาหกรรมและพานิชยกรรมอย่างเต็มรูปแบบ อาจกล่าวได้ว่าปัจจุบัน เขตบางรักเป็นสูนย์กลางของกิจกรรมทางเศรษฐกิจ การค้า การลงทุน ที่สำคัญแห่งหนึ่งของ กรุงเทพมหานคร ดังจะเห็นได้จากการที่เขตบางรักเต็มไปด้วยสำนักงาน สถานที่ประกอบการ บริษัทการค้า ห้างหุ้นส่วน สูนย์การค้า ห้างสรรพสินค้า และร้านค้าหลายหลากชนิด มีสถาบันการเงิน การธนาคาร บริษัทเงินทุน สถานที่ราชการ สถานทูต โรงแรมชั้นหนึ่ง และสถานบริการต่างๆ ตลอดจนสถาบันการ ศึกษา สาสนสถาน เป็นจำนวนมาก ซึ่งสิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นเพื่อรองรับการเดิบโตของระบบเศรษฐกิจแบบ

ทุนนิยมในสังคมเมืองแบบใหม่ที่มีความหลากหลายและความสลับซับซ้อนทางสังคมสูง

ในความเป็นชุมชนเมืองขนาดใหญ่ที่มีกิจกรรมทางเศรษฐกิจและสังคมหลากหลายและสลับ ซับซ้อนภายใต้การอุตสาหกรรมและพานิชยกรรมที่ใหญ่โตเช่นนี้ ประชาชนมักจะมีอาชีพการงานและ ชีวิตอยู่ในสถานประกอบการเป็นส่วนมากและมีความสัมพันธ์ทางสังคมที่เป็นไปในรูปแบบของกลุ่มทุติยภูมิ คือมีความสัมพันธ์แบบเป็นทางการเป็นส่วนมากและมีความเป็นปัจเจกสูง

จากสภาพความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมที่เกิดขึ้นนั้นได้ส่งผลกระทบต่อการ ดำเนินชีวิตของประชาชนในชุมชนเป็นอย่างมาก กล่าวคือแม้สภาพทางเศรษฐกิจจะมีความเจริญก้าวหน้า แต่สังคมกลับมีปัญหา การพัฒนายังขาดมิติที่ยั่งยืน เพราะการพัฒนาเศรษฐกิจที่เน้นวัตถุเป็นหลักนั้น แม้จะทำให้เศรษฐกิจและวัตถุเจริญขึ้น ทำให้ชุมชนเกิดการขยายตัวเป็นชุมชนเมืองขนาดใหญ่ แต่ ปรากฏว่าภายใต้สภาพเศรษฐกิจและสังคมดังกล่าวนั้นได้ก่อให้เกิดปัญหานานาประการติดตามมา ดัง จะได้กล่าวถึงเป็นลำดับต่อไป

ตาร<mark>า</mark>งที่ 5 แสดงตัวชี้วัดทางเศรษฐกิจ

| ตัว <del>ชี้วั</del> ด | จำนวน (แห่ง)  |
|------------------------|---------------|
| ปั๊มน้ำมัน             | 7             |
| โรงแรม                 | 22            |
| สถานีตำรวจนครบาล       | 2             |
| ตลาดเอกชน              | 5             |
| สถานอาบอบนวด           | 36            |
| มินิมาร์เก็ต           | 9             |
| ธนาคาร                 | 37            |
| โรงภาพยนตร์            | 2             |
| ท่าเทียบเรือ           | 6             |
| ร้านอาหาร              | 640           |
| โรงพยาบาล              | 4             |
| โรงงานขนาดเล็ก         | 138           |
| ศูนย์บริการสาธารณสุข   | 1             |
| ที่ทำการไปรษณีย์โทรเลข | 3             |
| สถานีดับเพลิง          | 1             |
| ชุมชน Copyright by Mal | hidol 16 Jniv |

ที่มา : ศนย์ข้อมลกรงเทพมหานคร

### 4.1.8 สภาพปัญหาของชุมชนเมืองเขตบางรัก

จากการเข้าไปศึกษาวิเคราะห์สภาพและลักษณะแห่งปัญหาของชุมชนเมืองเขตบางรักพบว่าส่วน ใหญ่มีปัญหาพื้นฐานเช่นเดียวกับชุมชนเมืองโดยทั่วไป แต่เนื่องจากเขตบางรักเป็นย่านที่เป็นศูนย์กลาง ทางเศรษฐกิจ การค้า การลงทุน ที่สำคัญแห่งหนึ่งของกรุงเทพมหานคร เป็นพื้นที่ที่มีประชากรอาศัย อยู่หนาแน่น สภาพสังคมมีความสลับซับซ้อนและเป็นที่รวมของความแตกต่างในหลายๆ ด้านของ ผู้คนที่อยู่เข้าไว้ด้วยกัน เช่น ความแตกต่างทางด้านเศรษฐกิจ สถานภาพทางสังคม การศึกษา ศาสนา และวิถีชีวิต วัฒนธรรม ของกลุ่มคนที่หลากหลาย เป็นต้น จากสภาพความหลากหลาย ความสลับซับ ซ้อนและค<mark>วา</mark>มเป<mark>ลี่ยนแ</mark>ปลงที่เกิดขึ้นในระยะที่ผ่านมานั้น แม้ส่วนหนึ่งจะเป็นความเจริญเติบโตและ ความก้า<mark>วหน้า ทันสมัยก็ตามแต่ในขณะเดียวกันก็ก่อปัญหาที่สำคัญต่างๆ ติดตาม</mark>มาอย่างมากมาย ซึ่ง สามารถสรุปใด้ดังนี้

1) ปัญหาความเห<mark>ลื่อมถ้ำทางเศรษฐกิจ</mark> ค<mark>วามเหลื่อมถ้ำทางเศรษฐกิจเป็นปัญหาที่</mark>มองเห็นใต้ใน<mark>สัง</mark>คมเมืองทั่<mark>ว</mark>ไป ซึ่งจะมีความ รุนแร<mark>งม</mark>ากน้อยแ<mark>ค่ให</mark>นก็ขึ้นอยู่<mark>กับสภาพควา</mark>มเป็<mark>นไปของ</mark>สังคมนั้น ๆ ปั<mark>ญ</mark>หานี้สืบเนื่<mark>อง</mark>มาจากความแตก ์ ต่างทา<mark>งรายได้ขอ</mark>งปร<mark>ะชากรในชุมชน เนื่องจากเขตบา</mark>งรักเป็นชุมช<mark>นเ</mark>มือ<mark>งขนาดให</mark>ญ่ ได้รับการพัฒนา จากรัฐใน<mark>ด้านต่างๆ มาอย่างต่อเนื่อง จนปัจจุบันนับ</mark>ได้ว่าเป็นย่<mark>า</mark>นที่มี<mark>ความสำคัญ</mark>ทางเศรษฐกิจ การค้า การลงทุน ของกรุงเทพมหานครและของประเทศ การพัฒนาดังกล่าวนั้นได้นำชุมชนให้ก้าวไปสู่ภาวะ ความทันสมัยและก่อให้เกิดสภาพความเป็นไปของสังคมตามแบบอย่างตะวันตกมากยิ่งขึ้น เพราะ เป็นการพัฒนาที่มักจะเน้นความเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจและหนักไปทางด้านการพัฒนาวัตถุ จึงมีการ ก่อสร้างสถาบันการเงิน การธนาคาร ห้างสรรพสินค้า สถานบริการต่างๆ ตลอดถึงสถาปัตยกรรมและ ระบบสาธารณูปโภค สาธารณูปการต่างๆ มีความเปลี่ยนแปลงไปเป็นแบบตะวันตกอย่างรวดเร็ว ซึ่ง ล้วนส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตและพฤติกรรมของผู้คนเป็นอย่างมาก เพราะแต่ละคนม่งหวังที่จะเอาตัว รอดและกอบโกยผลประโยชน์เพื่อตนเอง จึงมีการแก่งแย่งแข่งขันกันสูง ทำให้คนจำนวนมากเกิด ความเห็นแก่ตัวและเกิดการแบ่งแยกชนชั้นทางสังคมความโอบอ้อมอารีมีเมตตาต่อกันช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกันพร้อมที่จะให้ความช่วยเหลืออย่างจริงใจและเต็มใจที่เคยมีมาแต่เดิม จึงลดน้อยถอยลง ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดจากการพัฒนาไปสู่ภาวะความทันสมัยตามแบบอย่างตะวัน ตกอย่างรวดเร็ว โดยขาดความสมดุลหรือการพัฒนาอย่างรอบด้านแบบองค์รวม จึงก่อให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ตามมาอย่างมากมายเพราะการพัฒนาตามแนวทางดังกล่าวมักจะเป็นการเอื้อประโยชน์ค่อผู้ที่มีศักยภาพสูง บีบคั้นกดดันผู้ที่อ่อนแอ หรือส่งเสริมให้คนรวยๆ ยิ่งขึ้น กดขี่ซ้ำเดิมคนที่ยากจนให้ยิ่งจนลงจนไม่ copyright by Manidol University สามารถพึ่งพาตนเองได้ และเป็นการปิดช่องทางหรือโอกาสแห่งการเลื่อนสถานะทางสังคมของคน ยากจนให้น้อยลง จึงก่อให้เกิดช่องว่างระหว่างคนรวยกับคนจนเพิ่มมากขึ้น เกิดความแตกต่างของราย ได้และความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจยิ่งขึ้น

### 2) ปัญหาอาชญากรรม

ปัญหาอาชญากรรมเป็นอีกปัญหาหนึ่งที่พบได้มากในเขตชุมชนเมือง เช่น การปล้นจื้ ฆาตกรรม ข่มขืน การลักเล็กขโมยน้อย การฉ้อโกง เป็นต้น จากการศึกษาพบว่าในเขตบางรักแม้จะ ไม่มีปัญหาเหล่านี้ในขั้นรุนแรงหรือวิกฤติและเป็นปัญหาที่เกิดขึ้นเป็นครั้งคราวก็ตาม แต่ยังคงเป็น ปัญหาที่ก่อความทุกข์ ความเดือดร้อนวุ่นวายมาสู่ชุมชนและสังคมไม่น้อย โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหา การลักเล็กขโมยน้อยนั้นพบว่าเป็นปัญหาที่เกิดขึ้นบ่อยในชุมชน อย่างไรก็ตามปัญหาอาชญากรรมเหล่า นี้พบว่าเป็นปัญหาที่มีสาเหตุสืบเนื่องมาจากปัญหาอื่น ๆ เช่น การว่างงาน การอพยพย้ายถิ่นเข้ามาเป็น แรงงานในภาคอุตสาหกรรมและบริการตามแหล่งต่าง ๆ ของชุมชนการกระจายรายได้ที่ใม่เท่าเทียม ความแตกต่างทางเศรษฐกิจและสังคม ยาเสพติด ตลอดจนความอ่อนแอทางศีลธรรม จริยธรรม และ การศึกษา เป็นต้น

# 3) ปัญหาการขายบริการทางเพศและสถานเริงรมย์ต่าง ๆ

ทั้งที่ประชาชนส่วนใหญ่ในพื้นที่นับถือพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นศาสนาที่มีหลักคำสอนเกี่ยว
กับการปฏิบัติชอบในการดำเนินชีวิตและการประกอบกิจการต่าง ๆ แต่ปรากฏว่ามีแหล่งอบายมุข สถาน
ให้บริการทางเพศและแหล่งประกอบลามกกรรมต่าง ๆ อยู่เป็นจำนวนมาก เช่น บ่อนการพนัน หวยใต้ดิน
สถานอาบอบนวด โรงน้ำชา บาร์ ในด์คลับ พาร์ตเนอร์ นักเต้นระบำอะโกโก เป็นต้น ซึ่งสถานบริการ
เหล่านี้บางแห่งมีการประกอบการค้าประเวณีในรูปแบบของธุรกิจบันเทิงซึ่งเป็นการพยายามหลีกเลี่ยง
กฎหมายด้วยการจัดให้มีการค้าประเวณีโดยอาศัยสถานบริการอันเป็นแหล่งบันเทิงในรูปแบบต่าง ๆ ดัง
กล่าวเป็นการบังหน้า ซึ่งปรากฏการณ์แห่งความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นนี้เป็นปัจจัยหนึ่งที่ก่อให้เกิด
ปัญหาต่าง ๆ ตามมา เช่น ปัญหาการข่มขืน กระทำชำเรา ปัญหายาเสพติด ปาร์ดี้ยาอีพร้อมด้วยการ
มั่วสุมทางเพศ และการมีเพศสัมพันธ์ก่อนวัยอันเหมาะสม เป็นต้น ซึ่งสภาพแห่งปัญหาเหล่านี้ส่วน
หนึ่งมีสาเหตุสืบเนื่องมาจากการได้รับสิ่งยั่วยุทางจิตใจ สิ่งเร้าและกระตุ้นอารมณ์ที่มีอยู่มากมายใน
ปัจจุบันท่ามกลางกระแสความเปลี่ยนแปลงที่เป็นไปอย่างรวดเร็วทั้งจากทางสื่อวิทยุโทรทัศน์หนังสือพิมพ์
ภาพยนตร์เริงโลกีย์ ภาพอนาจาร หนังสือโป๊ และสื่อลามกทางอินเตอร์เน็ต ตลอดจนการเสพสิ่งเสพ
ติดมีนเมาและการเริงรมย์ต่าง ๆ ที่แสดงตามแหล่งอบายมุขและสถานบริการทั้งหลาย อันเป็นการยั่วยุ
และกระตุ้นให้เกิดกามตัณหาที่อยากเสพอยากลองและการเลียนแบบ ซึ่งสิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นบัญหาที่ส่ง

ผลกระทบต่อวิถีการดำเนินชีวิตของผู้คนในด้านต่าง ๆ เป็นอย่างมาก และนับวันบัญหาเหล่านี้จะทวี ความรุนแรงยิ่งขึ้น

### 4) ปัญหาชุมชนแออัด

ในเขตชุมชนเมืองใหญ่ ๆ นั้นมักจะมีปัญหาความแออัดในชุมชนเสมอ เขตบางรักก็เช่น กันมีปัญหาความแออัดค่อนข้างมาก ทั้งที่มีพื้นที่เพียง 5.536 ตารางกิโลเมตร เท่านั้น แต่ปรากฏว่ามี ประชากรอาศัยอยู่อย่างหนาแน่น เฉพาะที่มีชื่อปรากฏในสำมะโนประชากรนั้นมีจำนวนกว่า 6 หมื่นคน มีจำนวนครัวเรือนถึง 25,878 ครัวเรือน อัตราการเพิ่มของประชากรในแต่ละปีนับว่าอยู่ในปริมาณที่สูง เพราะการเพิ่มของประชากรมิได้เกิดจากการเกิดใหม่แต่เพียงอย่างเดียว แต่เกิดจากการที่ประชาชนใน ต่างจังหวัดและในเขตอื่นอพยพเข้ามาพักอาศัย ประกอบอาชีพและดำเนินกิจการต่าง ๆ ดังนั้นหากรวม ทั้งผู้ที่มาพักอาศัยมาประกอบธุรกิจการงานในแต่ละวันแล้วจะมีจำนวนมากเพิ่มขึ้นไปอีกหลายเท่า เพราะเขตบางรักมีปัจจัยหลายอย่างที่เกื้อกูลต่อการประกอบอาชีพ การค้า การลงทุน และการอยู่อาศัย จึงเป็นเหตุให้ผู้คนจำนวนมากหลั่งไหลเข้ามาอยู่อาศัยและประกอบกิจการต่าง ๆ จนก่อให้เกิดปัญหาความแออัดทางประชากร ความแออัดทางค้านที่อยู่อาศัย และปัญหาอื่น ๆ ตามมา เช่น ทำให้บริการ สาธารณูปโภคต่าง ๆ ไม่เพียงพอ เช่น น้ำไม่พอ ไฟไม่พอ การระบายน้ำทิ้งไม่พอ การขจัดขยะมูลฝอย ไม่พอ ทำให้เกิดขยะตกค้างในชุมชน และเป็นปัญหาต่อสุขภาพอนามัยของประชาชน เป็นต้น

# 5) ปัญหายาเสพติด

วัญหาเกี่ยวกับยาเสพติดนับว่าเป็นบัญหาที่สำคัญอีกประการหนึ่งที่ก่อความทุกข์ความเดือด ร้อนมาสู่ครอบครัว ชุมชน และสังคม บัจจุบันบัญหาเกี่ยวกับยาเสพติดที่ถือว่าอยู่ในภาวะการณ์ที่ รุนแรงที่พบคือการค้าและการซ่องสุมเสพยาเสพติดประเภทยาบ้า ยาอี ยาเค ที่แพร่ระบาดอยู่ในสถาน บริการต่าง ๆ เช่น บาร์ ในต์คลับ โรงอาบอบนวด บ่อนการพนัน สถานที่ท่องเที่ยวในยามราตรีของหมู่ วัยรุ่นและหนุ่มสาวทั้งหลาย และที่น่ากลัวยิ่งกว่านั้นคือการที่ยาเสพติดโดยเฉพาะยาบ้า ยาอี และยาแก้ ใอบางชนิดที่เข้าไประบาดอยู่ในหมู่นักเรียน นักศึกษาในสถาบันการศึกษาต่าง ๆ ซึ่งบางแห่งตั้งอยู่ใน อาณาบริเวณที่ใกล้เคียงหรือในพื้นที่เดียวกับวัด แม้จะเคยมีการรณรงค์และจัดกิจกรรมต้านยาเสพติด ร่วมกันของฝ่ายต่าง ๆ เช่น โรงเรียน วัด ชุมชน และทางราชการ แต่เป็นกิจกรรมที่ไม่ต่อเนื่องและไม่ เป็นไปอย่างกว้างขวางเพราะขาดงบประมาณและความร่วมมืออย่างจริงจัง จึงเป็นสิ่งที่น่าเสียดาย เพราะเป็นกิจกรรมที่มีประโยชน์หลายอย่าง บัญหาการเสพยาเสพติดและสิ่งมืนเมาทั้งหลาย เช่น สุรา บุหรี่ เป็นต้นนั้นเป็นบัญหาที่ต่อเนื่องกัน กล่าวคือเมื่อมีการเสพยาเสพติดและสิ่งมืนเมาทั้งหลาย เช่น สุรา บุหรี่ เป็นต้นนั้นเป็นบัญหาที่ต่อเนื่องกัน กล่าวคือเมื่อมีการเสพสิ่งมนเมาประกอบกับบัจจัยแวดล้อมที่ เอื้ออำนวยก็มักจะลงเอยด้วยการเสพยาเสพติดเสมอ ส่วนสาเหตุแห่งการเสพลิงเสพติดนั้นมีหลาย



ประการด้วยกัน เช่น ปัญหาครอบครัว บุคลิกภาพส่วนด้วของผู้เสพ และสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ เอื้ออำนวย เป็นต้น ซึ่งล้วนส่งผลกระทบต่อสภาพจิดใจของบุคคลผู้ถูกปัญหาต่างๆ รุมเร้าให้หันเห เบี่ยงเบนไปหายาเสพติดและสิ่งมีนเมาทั้งหลาย ภาวะความรุนแรงแห่งปัญหาเหล่านี้นับว่าเป็นตัวบ่งชี้ ถึงสภาพสังคมตลอดจนการทำหน้าที่ของสถาบันต่างๆ ว่ามีประสิทธิภาพมากน้อยแค่ไหน มีการปรับ บทบาทให้ทันต่อสภาพความเปลี่ยนแปลงของสังคมและความผันแปรแห่งปัญหาหรือไม่

ปัญหายาเสพดิดนั้นนับว่าเป็นปัญหาที่ส่งผลกระทบค่อส่วนต่าง ๆ ของสังคม และเป็นด้น ตอที่ก่อให้เกิดปัญหาอย่างอื่นตามมาอีกมากมาย เช่น เศรษฐกิจ การศึกษา อาชญากรรม สาธารณสุข ตลอดจนปัญหาทางจิตใจ ปัญหายาเสพติดจึงเป็นปัญหาที่กัดกร่อนบ่อนทำลายประเทศชาติและสังคม ที่สำคัญอีกประการหนึ่ง

### 6) ปัญหาการจราจร

ส<mark>ภาพการจราจรที่ถือว่าเป็นปัญหานั้นคือสภาพการคับคั่ง</mark>และการต<mark>ิดข</mark>ัดของการจราจร ้ ปัญ<mark>หาการจราจรในเขตกรุงเทพมหานคร นับว่าเป็นปั</mark>ญหาที่เรื้อรังและท<mark>วี</mark>คว<mark>ามร</mark>ุนแร<mark>ง</mark>ขึ้นเรื่อย ๆ อันมี ผลก<mark>ร</mark>ะทบโดยตร<mark>งต่อทางด้านเศรษฐกิจและทางด้านสังค</mark>มเป็นอย่างม<mark>าก</mark> ในพื้นที่เ<mark>ข</mark>ตบางรักก็เช่นกัน ้นับว่า<mark>เป็</mark>นอีกพื้นที่<mark>หนึ่งในกรุงเทพมหานครที่มีปัญหาการคับคั่งและการ<mark>ติ</mark>ดขัดของการ<mark>จ</mark>ราจรเป็นอย่างมาก</mark> เนื่องจ<mark>ากเป็นศูนย์กลางทางด้านการเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม</mark> และ<mark>เป็นย่านที่</mark>มีความเจริญเดิบโต ทางด้านก<mark>ารประกอบธุรกิจ การค้า การลงทุน ที่สำคัญแห่งหนึ่งของกรุง</mark>เทพ<mark>ม</mark>หานคร จึงเป็นชุมชน เมืองที่มีการข<mark>ยายตัวอย่างรวดเร็ว มีการก่อสร้างอาคารสูง ๆ ตึกแถว ศูนย์กา</mark>รค้า หมู่บ้าน เป็นต้น เป็น จำนวนมากอันก่อใ<mark>ห้เกิดต</mark>รอก ซอก ซอย แตกแขนงตามมาอีกในถนนแต่ละสาย ทำให้เกิดปัญหาการ จราจรดิดขัดคับคั่ง แม้พื้นที่เขตบางรักจะมีถนนหลักสายสำคัญผ่านถึง 8 สาย ก็ตาม แต่การจราจรก็ ยังเป็นปัญหาที่หนักหน่วงและส่งผลกระทบต่อวิถีการดำเนินชีวิตของประชาชนอยู่ในปัจจุบัน จำนวน ประชากรตามที่ปรากฏในทะเบียนราษฎร์มีปริมาณเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ หากนับรวมคนที่แย่งกันเข้ามาทำงาน มาประกอบธุรกิจการค้าและมาท่องเที่ยวแล้วนับว่ามีจำนวนหนาแน่นมากเมื่อเปรียบเทียบกับขนาด พื้นที่ซึ่งมือยู่อย่างจำกัด ดังนั้นจึงมีผลทำให้ปริมาณการใช้ยวดยานพาหนะต่างๆ เพิ่มมากขึ้นด้วย เพราะประชาชนนิยมใช้รถยนต์ในการเดินทาง ขนส่งสินค้า ตลอดจนติดต่อธุรกิจประจำวัน ถนนจึงถือ ได้ว่าเป็นระบบการคมนาคมที่สำคัญที่สุด เพราะการเดินทางเกือบทั้งหมดใช้ถนนแทบทั้งสิ้น ในขณะที่ การขยายถนนไม่สัมพันธ์กับการเจริญเดิบโตอย่างรวดเร็วของเมือง แม้จะมีการก่อสร้างถนนสายใหม่ๆ ้ขึ้นแต่ยังไม่เพียงพอกับการเพิ่มของปริมาณการใช้ยานพาหนะ จึงมีผลทำให้การจราจรคับคั่งและติดขัด ดังเป็นภาพที่เห็นอยู่เป็นประจำทุกวัน

โดยสรุปแล้วสาเหตุที่ทำให้เกิดปัญหาการจราจรนั้นมีหลายประการด้วยกัน เริ่มตั้งแต่การที่

จำนวนประชากรเพิ่มขึ้นอย่างรวดเร็ว มีผลทำให้จำนวนยวดยานพาหนะเพิ่มขึ้นในขณะที่การสร้างถนน เพิ่มขึ้นในกัตราที่ช้าไม่ทันกับจำนวนยานพาหนะที่เพิ่มขึ้นอย่างรวดเร็ว การไม่จำกัดจำนวนรถก็เป็นอีก สาเหตุหนึ่งกล่าวคือเมื่อเศรษฐกิจก้าวหน้าประชาชนมีความต้องการซื้อรถส่วนตัวมากขึ้นอาจเนื่องจาก การที่ระบบการบริการ ขสมก.ไม่สะดวก รวดเร็ว มีจำนวนไม่เพียงพอกับความต้องการของประชาชน และบางครั้งยังต้องเสี่ยงอันตรายในการใช้บริการหรืออาจเพราะค่านิยมที่เปลี่ยนไปในเชิงวัตถุนิยมมาก ขึ้นก็ตาม ซึ่งล้วนส่งผลให้จำ<mark>นวนรถเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ จะเห็นไ</mark>ด้จากในแต่ละปีจะมีรถที่จดทะเบียนเพิ่ม มากยิ่งขึ้น ประกอบกับรถเก่าที่อยู่ในสภาพทรุดโทรมอันควรแก่การเก็บไว้ในพิพิธภัณฑ์ก็ยังถูกนำมาวิ่ง บนท้องถนนอย่างไม่จำกัดเช่นนี้จึง<mark>มีผลทำให้การจราจรบน</mark>ท้องถนนคับคั่งและติดขัดทวีความรุนแรงยิ่งขึ้น ในขณะเด<mark>ียวกันเมื่อชุมชนมีการขยายตัวแ</mark>ละเศรษฐกิจ<mark>มีความเจริญเดิบโต</mark>ก้าวหน้ายิ่งขึ้นจึงมีการ ก่อสร้าง<mark>อาคาร ร้านค้า ตึกแถว ศูนย์การค้า และสถานบริการต่างๆ เพิ่มมากขึ้นใ</mark>นบริเวณริมถนน ซึ่ง หลาย<mark>แ</mark>ห่งไม่ได้สร้<mark>างที่จอดรถไว้ จึงจอดรถอยู่บนถนนข้างที่พักอาศัยห</mark>รือร้านค้าท<mark>ำใ</mark>ห้เสียช่องทางการ เดินรถไปหนึ่งช่<mark>อง</mark>ทาง นอกจากนั้นร้านค้าและสถานบริการบางแห่งยังใช้ถนนเป็น<mark>ที่</mark>จอดรถเพื่อขนส่ง ์สินค้<mark>า</mark>ซึ่งใ<mark>ช้เวลานานประกอบกับเ<mark>ป็นรถบรรทุกขนาด</mark>ใหญ่ทำให้กีดขวางการ<mark>จราจ</mark>รเ<mark>ป็</mark>นอย่างมาก การ</mark> ขาดแ<mark>ค</mark>ลนที่จอดร<mark>ถ</mark>เช่นนี้สังเกตใ<mark>ด้จา</mark>กการ<mark>ที่วัดทุ</mark>กวัดใน<mark>พื้</mark>นที่ศึกษาจะมีลา<mark>น</mark>จอดรถไว้ค<mark>อ</mark>ยบริการประชาชน วัดบา<mark>ง</mark>แห่งถึงกับ<mark>ก่อสร้างอาคารจอดรถไว้บริการถึง 3-4 ชั้น ซึ่งเป</mark>็นการบ่งช<mark>ี้ให้</mark>เห็นถึงสภาพการ ขาดแค<mark>ลนที่จอดรถ ความล้นหลามของจำนวนพาหนะ และความแ</mark>ออั<mark>ดยัดเยี่ยดข</mark>องชุมชนเมือง การ ขุดเจาะถน<mark>นไม่ว่าจะเพื่อซ่อมถนนหรือเพื่อวางท่อประปา วางสายโทรศัพท์ ไฟฟ้</mark>า ก็เป็นอีกสาเหตุหนึ่ง ที่ก่อให้เกิดปัญหาการจราจรที่คับคั่งอยู่<mark>แล้วให้ติดขัด</mark>หนักยิ่งขึ้น เนื่องจากเมื่อมีการขุดเจาะถนนใน แต่ละครั้งนั้นก็จำเป็น<mark>ต้องปิดการจราจรในช่องถนนที่ขุดเจาะนั้น เมื่อ</mark>ช่องทางการจราจรถูกปิดไปหนึ่ง ช่องทางก็ยิ่งทำให้ผิวจราจรที่<mark>แคบอยู่แล้วแคบยิ่งขึ้น จึงทำให้</mark>การจราจรในถนนสายนั้นและบริเวณใกล้ เคียงติดขัดยิ่งขึ้น สำหรับสาเหตุอื่น ๆ ที่ทำให้เกิดปัญหาการจราจร เช่นฝนตกหนักทำให้น้ำท่วมขังผิวจราจร เมื่อมีฝนตกผู้ขับขี่ยานพาหนะต้องใช้ความระมัดระวังมากเป็นพิเศษ ทำให้ยานพาหนะเคลื่อนไปอย่าง เชื่องช้า และยิ่งกว่านั้นอาจมีรถเสียจอดขวางอยู่กลางถนนทำให้รถติดขัดล่าช้ามากยิ่งขึ้น

นอกจากนี้ยังมีปัญหาเชิงวัฒนธรรม คือ การขาดความสมดุลย์ระหว่างวัฒนธรรมทางวัตถุ หรือวัตถุธรรม กับวัฒนธรรมทางด้านจิดใจหรืออวัตถุธรรม ในขณะที่วัฒนธรรมทางด้านวัตถุ เช่น อาคาร ร้านค้า และสิ่งก่อสร้างต่าง ๆ ตลอดจนยวดยานพาหนะ ถนน พื้นผิวการจราจรรวมทั้งพื้นที่ทางเท้า เป็นต้น เคลื่อนใหวเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว แด่วัฒนธรรมทางด้านนามธรรม หรืออวัตถุธรรม เช่น กฎเกณฑ์ ระเบียบ ข้อบังคับ วิธีการใช้รถใช้ถนน ตลอดจนมารยาทในการใช้รถใช้ถนน เป็นต้น เปลี่ยนแปลงไป อย่างเชื่องช้า จึงก่อให้เกิดปัญหาที่เรียกว่า ความเฉื่อยหรือความล่าช้าทางวัฒนธรรม (Culture lag) ขึ้น ในแง่ของมานุษยวิทยา เพราะพฤติกรรมหรือลักษณะนิสัยของคนมักจะเปลี่ยนแปลงช้า แต่วัตถุ

เปลี่ยนแปลงรวดเร็ว จึงไม่สมคุลกัน ตัวอย่างเช่นในอดีตไม่เคยมีการวางผังเมืองมาก่อน จนกระทั่ง ออกพระราชบัญญัติผังเมืองในปี พ.ศ.2535 มาใช้บังคับว่าต่อไปนี้ในเขตกรุงเทพมหานครจะต้องมีการ วางผังเมืองให้เป็นระเบียบ เป็นต้น สาเหตุทั้งหลายไม่ว่าจะเป็นทางด้านวัตถุหรือทางด้านจิตใจ ค่านิยม ต่าง ๆ เหล่านี้ย่อมส่งผลกระทบต่อปัญหาการจราจรอย่างไม่ต้องสงสัย ดังนั้นในการแก้ปัญหาจึงควร มองให้รอบด้านต้องแก้ใจปรับปรุงทุกส่วนในโครงสร้างให้มีความประสานสอดคล้องสมดุลกันจึงจะ เป็นการแก้ปัญหาที่ถูกวิธี และไม่ก่อให้เกิดปัญหาอื่นแทรกซ้อนตามมา มิฉะนั้นแล้วก็จะเป็นการก่อ ปัญหาเพิ่มเติมให้มากยิ่งขึ้น

จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่าบัญหาการจราจรเป็นปัญหาที่ก่อให้เกิดความสูญเสียในด้านต่าง ๆ มิใช่น้อยทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และเป็นปัญหาเรื้อรังที่ยังไม่สามารถแก้ไขได้อย่างสิ้นเชิง อีกทั้งนับวันกลับจะทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ แม้ว่าประเทศไทยจะมีหลายหน่วยงาน เช่น กรุงเทพมหานคร กรมทางหลวง กรมโยธาธิการ และการทางพิเศษแห่งประเทศไทยเป็นผู้รับผิดชอบในการแก้ปัญหานี้โดยตรง และแทบทุกรัฐบาลที่เข้ามาบริหารประเทศจะได้ให้ความสนใจต่อปัญหานี้โดยกำหนดไว้ในนโยบาย และมีการแต่งตั้งคณะกรรมการชุดต่าง ๆ ขึ้น จากหน่วยงานต่าง ๆ ของรัฐ เช่น จากกรุงเทพมหานคร สำนักงานดำรวจแห่งชาดิ และสภาพัฒน์ เป็นต้น เพื่อระดมความคิดเป็นของคณะกรรมการในการแก้ ปัญหาการจราจร ซึ่งแม้วิธีการแก้ปัญหาที่นำมาใช้จะช่วยบรรเทาได้บ้างในระดับหนึ่งแต่ก็ยังนับว่าน้อยนิด เมื่อเทียบกับสภาพความติดขัด คับคั่งของการจราจรที่ทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ และยังคงเป็นปัญหา มาจนทุกวันนี้ การแท้ปัญหาที่จีจึงน่าจะต้องช่วยกันทุกฝ่ายทั้งภาครัฐและประชาชนผู้ใช้รถใช้ถนน ตลอดจนหน่วยงานหรือสถาบันที่มีหน้าที่เกี่ยวข้องกับพฤติกรรมของคนแช่น สถาบันการศึกษา สถาบัน ศาสนา สถาบันครอบครัว เป็นต้น น่าจะมีบทบาทในการให้ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง สร้างจิตสำนึก ที่ดีให้เกิดขึ้นอันจะนำไปสู่การแก้ปัญหาได้อย่างสึกซึ้งและมีพลังอย่างแท้จริง

## 7) ปัณหาสิ่งแวดล้อม

สิ่งแวดล้อมที่ดีนั้นนับว่ามีความสำคัญและจำเป็นต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์เป็นอย่างยิ่ง เพราะเป็นสิ่งที่เอื้ออำนวยต่อคุณภาพชีวิตมนุษย์ หากสิ่งแวดล้อมมีความเสื่อมโทรมเสียหาย มีสภาพที่ ผิดไปจากปกติตามธรรมชาติแล้วก็ย่อมจะส่งผลกระทบต่อคุณภาพชีวิตของมนุษย์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ทั้งในแง่เศรษฐกิจ สังคม การเมือง และสุขภาพอนามัยของประชาชน ปัญหาสิ่งแวดล้อมจึงหมายถึง การที่สิ่งแวดล้อมเกิดภาวะเปลี่ยนแปลงไปในทางลบอันเนื่องมาจากกิจกรรมของมนุษย์ การเปลี่ยนแปลง ดังกล่าวนั้นสะสมตัวขึ้นจนเกินขีดความสามารถในการปรับตัวของสิ่งแวดล้อมที่จะรองรับได้ ผลที่ตาม

<sup>1</sup> ดู จิรโชค วีระสัย "บทวีจารณ์ กรุงเทพฯ สังคมใร้ระเบียบ : ปัญหาจราจร" ในวัฒนธรรมเมือง, พิมพ์ครั้งที่ 2, ศูนย์มานุษยวิทยา สิรินธร มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2541, หน้า 122-123

มาก็คือความเสื่อมโทรมเสียหายของคุณภาพสิ่งแวดล้อม จนถึงขั้นเกิดมลพิษในสิ่งแวดล้อมขึ้น เช่น มลพิษทางอากาศ มลพิษทางน้ำ เป็นต้น

บัญหามลพิษในสิ่งแวดล้อมนับว่าเป็นปัญหาใหญ่ของชุมชนเมืองที่มีความแออัดยัดเยียด และ การจัดระเบียบทางสังคมหย่อนประสิทธิภาพ ขาดระเบียบวินัย และมุ่งเน้นแต่ความเจริญทางด้านวัตถุ ซึ่งความเจริญทางด้านวัตถุนั้นมักจะก่อให้เกิดอันตรายต่อสิ่งแวดล้อม ดังที่นายแพทย์ประเวศ วะสี (2525:33-34) กล่าวไว้ว่า "ความเจริญทางวัตถุ ก่อให้เกิดสภาพอากาศ ดิน และน้ำเป็นพิษ ซึ่งถ้า ไม่มีทางแก้ใจก็จะนำหายนะภัยมาสู่มนุษย์...ความเจริญทางวัตถุจึงเป็นอันตรายต่อสิ่งแวดล้อมและก่อ ภัยพิบัดินานาประการให้แก่มนุษย์ สัตว์ และพืช..."

ความเจริญทางวัตถุกับชุมชนเมืองนั้นเป็นสิ่งที่มาด้วยกัน และความเจริญทางวัตถุก็เป็น สาเหตุที่ก่อให้เกิดปัญหาสิ่งแวดล้อม ดังนั้นชุมชนเมืองกับปัญหาสิ่งแวดล้อมจึงมักจะเป็นของคู่กันเสมอ หากขาดการบริหารจัดการที่ดีและขาดทิศทางแห่งการพัฒนาที่ถูกต้องแล้วก็คงหนีใม่พ้นที่ชุมชนเมือง จะต้องผจญกับปัญหาดังกล่าวอยู่ร่ำไป

ชุมช<mark>น</mark>เมืองเขตบางรักนั<mark>บว่าเป็นอีกแห่งหนึ่</mark>งที่ประสบกับปัญหาสิ่<mark>งแว</mark>ดล้อ<mark>ม</mark>ดังกล่าว ซึ่งจาก การเข้าไปศึกษาพบว่ามีปัญหาสิ่<mark>งแวดล้อมที่สำคัญอยู่ 3 ประการ คือ</mark>

# 1. ปัญหามลพิษทางน้ำ

จากการขยายตัวของชุมชนอย่างรวดเร็วในช่วงระยะเวลาที่ผ่านมาทำให้สภาพแวดล้อมทางแหล่ง น้ำในชุมชน ประสบกับปัญหาน้ำเน่าเสียมากขึ้นและมีคุณภาพด่ำลงทุกขณะ ซึ่งสาเหตุสำคัญที่ทำให้น้ำ เน่าเสียเกิดมลพิษขึ้นนั้น มาจากการระบายน้ำโสโครกจากชุมชน เช่น จากอาคาร บ้านเรือน ร้านอาหาร ภัตตาคาร โรงแรม และสถานบริการต่างๆ ซึ่งน้ำเสียหรือน้ำทิ้งเหล่านี้เกือบทั้งหมด ไม่มีการบำบัด ก่อนที่จะปล่อยลงสู่แหล่งน้ำ จึงมีความเข้มข้นสูง ส่งกลิ่นเหม็น บางครั้งอาจมีการปนเปื้อนของสารพิษ จากสภาพดังกล่าวจึงก่อให้เกิดปัญหามลพิษทางน้ำ จนไม่สามารถนำมาบริโภคได้ และส่งกลิ่นเน่า เหม็นรบกวนทำให้เสียสุขภาพได้ แม้ปัจจุบันจะมีโครงการบำบัดน้ำเสียที่มีประสิทธิภาพมากขึ้นก็ตาม แต่ปัญหามลพิษทางน้ำก็มิใด้หมดไปอย่างสิ้นเชิง เพราะพฤติกรรมที่เอื้ออำนวยต่อการทำให้น้ำเน่าเสีย ของคนยังไม่เปลี่ยนแปลง

#### 2. ปัญหามลพิษทางอากาศ

สำหรับปัญหามลพิษทางอากาศนั้นพบว่าเป็นปัญหาที่มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับปัญหาการ จราจร เนื่องจากจำนวนยวดยานพาหนะบนท้องถนนที่มีมากจนเกิดความแออัดยัดเยียดและการติดจัด คับคั่ง ของการจราจร ซึ่งยานพาหนะเหล่านี้ส่วนใหญ่ได้ปล่อยสารมลพิษสู่อากาศ เช่น ก๊าซ คาร์บอนมอนอกไซด์ ไฮโดรคาร์บอน และควันดำเป็นต้น เมื่อสารมลพิษเหล่านี้เกิดการสะสมอยู่ใน อากาศมากขึ้นเรื่อย ๆ จึงทำให้อากาศเสีย และเมื่ออากาศซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่งในการดำรงชีวิตของ มนุษย์ถูกปนเปื้อนด้วยสารพิษเช่นนี้ก็ย่อมส่งผลเสียต่อสุขภาพอนามัยของประชาชนอย่างมิอาจหลีกเลี่ยงได้

# 3. ปัญหาขยะมูลฝอยและสิ่งปฏิกูล

เรื่องของขยะมูลผ่อยและสิ่งปฏิกูล หรือของเสีย ของเหลือที่ต้องทิ้งนี้นับว่าเป็นสิ่งที่เกี่ยวข้อง กับปัญหาสิ่งแวดล้อมไม่น้อย และกำลังเป็นปัญหาสำคัญที่ไม่ควรมองข้ามปัญหาหนึ่งของชุมชน โดย เฉพาะอย่างยิ่งชุมชนขนาดใหญ่อย่างเขตบางรักนี้มักจะมีปัญหาอยู่ที่การไม่สามารถดำเนินการเก็บและ กำจัดให้พอเพียงกับปริมาณของขยะมูลฝอยที่มีอยู่จำนวนมาก จนเกิดเป็นปัญหาขยะตกค้างในชุมชน

ปัญหาเกี่ยวกับขยะมูลฝอยนี้นอกจากจะมีปริมาณมากแล้วยังมีหลายประเภทและชนิด ซึ่ง
บางชนิดกำจัดยากและอาจเป็นขยะติดเชื้อได้ ซึ่งขยะมูลฝอยเหล่านี้หากไม่ได้รับการจัดเก็บและกำจัด
ให้ถูกต้องตามกรรมวิธีแล้วก็จะเป็นสาเหตุที่ทำให้เกิดปัญหาด้านสุขภาพอนามัยของประชาชน ความ
เป็นระเบียบเรียบร้อยของชุมชน รวมทั้งปัญหาภาวะมลพิษในด้านอื่นๆ เช่น การปนเปื้อนของแม่น้ำ
ลำคลองต่างๆ เป็นต้น

#### 4.2 วัดในเขตบางรัก

สำหรับเขตบางรักซึ่งเป็นพื้นที่ที่ทำการศึกษาวิจัยในครั้งนี้มีวัดอยู่ทั้งหมด 5 วัด คือ วัด มหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า วัดสวนพลู และวัดม่วงแค ดังจะได้กล่าวถึง ประวัติความเป็นมาและสภาพของวัดแต่ละวัดตลอดจนปัจจัยแวดล้อมในบริบทที่เกี่ยวข้องเพื่อเป็นพื้น ฐานในการทำความเข้าใจในบทบาทของวัดเป็นลำดับต่อไป

### 4.2.1 วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร

1) ประเภทชั้นชนิดของวัด

วัดมหาพฤฒาราม เป็นพระอารามหลวง ชั้นตรี ชนิดวรวิหาร สังกัดคณะสงฆ์ มหานิกาย

2) สถานที่ตั้งวัด

ปัจจุบันดั้งอยู่ริมถนนมหาพฤฒารามและคลองผดุงกรุงเกษม ฝั่งตะวันออกใกล้จะบรรจบถึง ถนนเจริญกรุง โดยมีเลขที่ 517 เป็นเลขประจำวัด ในพื้นที่แขวงมหาพฤฒาราม เขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ซึ่งมีทางเข้าออกอยู่ 4 ทาง คือ

ก. ทิศตะวันตก เข้าออกทางถนนมหาพฤฒาราม ตรงทิศเหนือโรงเรียนมหาพฤฒาราม ซึ่ง

เป็นถนนของวัด กว้าง 3.25 เมตร โดยมีป่ายชื่อวัดคิดตั้งอยู่ซุ้มประตูริมถนน

- ข. ทิศใต้ เข้าออกทางซอยใม่มีชื่อเป็นทางการแต่คนทั่วไปนิยมเรียนว่าซอยวัดมหาพฤฒาราม ซึ่งเป็นถนนเทศบาลนครกรุงเทพ แยกจากถนนสี่พระยาทางทิศเหนือมีขนาดกว้างประมาณ 5.00 เมตรเศษ ยาวประมาณ 300.00 เมตร ตรงตะวันออกโรงแรมแป่ซิฟิกในปัจจุบัน
- ค. ทิศตะวันออก เข้าออกไปทางซอยแก้วฟ้า ซึ่งกว้างประมาณ 3.00 เมตร ยาวไปทาง ตะวันออกถึงหลังวัดแก้วแจ่มฟ้า แล้ววกออกถนนสี่พระยาตรงตะวันออกวัดแก้วแจ่มฟ้า และอีกทาง หนึ่งวกออกเป็นซอย 2 ซอย ไปทางเหนือบรรจบซอยสว่างออกไปทางถนนพระราม 4 ตรงตะวันตก โรงเรียนยาสูบอุปถัมภ์ในปัจจุบัน อีกทางหนึ่งวกออกไปทางซอยที่ออกถนนมหาพฤฒารามหรือสโมสร สหมิตรปัจจุบันด้านนี้มืถนนมหานครเป็นทางเข้าออก
- ง. ทิศเหนือ เข้าออกซอยเดิน<mark>เท้าหลังวัดออกถนนมหาพฤฒาราม ตร</mark>งเหนือวัดปัจจุบันได้ ปิดแล้วและได้สร้า<mark>งเป็นห้องแถวให้คนอาศัย</mark>

จากคำบอกเล่าของคนสูงอายุหลายคนพบว่าที่ตั้งของวัดนี้แต่เดิมที่เป็นที่กลางทุ่งนาห่างจาก แม่น้ำเจ้าพระยาประมาณ 10 เส้น (400 เมตร) ซึ่งสอดคล้องกับหลักฐานที่ค้นพบจากพระราช พงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 4 เล่ม 2 ของเจ้าพระยาทิพากรวงศ์ หน้า 199 ว่า "ตั้งอยู่ใน คลองบางกะปิตรงคลองมหานาคเข้าไป" และจากหนังสือเรื่องที่ดินวัดมหาพฤฒารามของเจ้าคุณพระ ธรรมเจดีย์ (อุ่ม) ลงวันที่ 26 มิถุนายน รศ. 124 (พ.ศ. 2448) ความว่า " (ตั้งอยู่ริม) ลำคลอง (ซึ่ง ยาว) มาแต่ศาลเจ้าโรงเกือกตลาดน้อย" แต่เป็นคลองเล็ก ๆ ผ่านริมวิหารพระนอน (ทิศใต้วัด) แล้ว โค้งมาหน้า (พระ) อุโบสถทิศเหนือ พาดใปข้างบ้านพระศิริไชยบุรินทร ปลายคลองบรรจบกับคลอง หัวลำโพง" ซึ่งเป็นลำคลองมีมาก่อนคัดขุดคลองผดุงกรุงเกษม (พระสุธีวรญาณ, 2541:2)

### 3) เขตและอุปจารของวัด

เขตของวัดนี้ทิศตะวันตกจดคลองผดุงกรุงเกษม ทิศเหนือ ทิศตะวันออกและทิศใต้มีด้านนอก ของคูรอบวัดเป็นเขตทั้งสามทิศ เนื้อที่ของวัดโดยกว้าง-ยาว มีดังนี้

| ทิศตะวันออก | กว้าง | 63 วา | 3 | ศอก |
|-------------|-------|-------|---|-----|
| ทิศตะวันตก  | กว้าง | 65 วา | - | -   |
| ทิศเหนือ    | ยาว   | 86 วา | 3 | ศอก |
| ทิศใต้      | ยาว   | 88 21 | 2 | ศอก |

เขตวัดทิศตะวันตกที่จดคลองผดุงกรุงเกษมซึ่งกว้าง 65 วา นั้นได้ถูกตัดออกเป็นถนน มหาพฤฒาราม วัดจากริมคลองเข้ามา 17.00 เมตร ปัจจุบันในทิศตะวันตกนี้ในส่วนด้านเหนือชุ้ม ประตูป้ายวัดเป็นอาคารจัดผลประโยชน์ของวัดมี 20 คูหาในส่วนด้านใต้เป็นที่ตั้งโรงเรียนสตรีมหาพฤฒาราม ส่วนในทิศเหนือและตะวันออกของวัดเป็นที่ดินจัดผลประโยชน์วัดโดยวัดจากรั้วเขตวัดออกไป กว้าง

ประมาณ 7.00 เมตร ยาวตลอดรอบไปจนจดโรงเรียนเทศบาลและเป็นที่ตั้งโรงเรียนวัดมหาพฤฒาราม ขึ้นกับกรุงเทพมหานครในปัจจุบัน ขณะนี้ได้รื้อออก 10 ห้อง เปิดเป็นประตูวัด ด้านทิศตะวันตกใช้ เป็นที่จอดรถ

### 4) ชื่อวัด

พระสุธีวรญาณ (2541:3-4) กล่าวไว้ว่าวัดมหาพฤฒารามนี้มีชื่อตามหลักฐานเท่าที่ค้นพบอยู่ 3 ชื่อ ดังนี้

- (1) วัดท่าเกวียน เนื่องจากมีรูปเกวียนติดที่บานประตูและบานหน้าต่างของพระอุโบสถทุก บานในปัจจุบันเป็นสัญลักษณ์ เหตุที่ได้ชื่อดังนี้เพราะมีตำนานเล่าสืบ ๆ กันมาว่าพระเจ้าอู่ทองหนีห่านำ เกวียนลงมาพักในบริเวณวัดนี้จึงได้ชื่อดังนี้กเรื่องหนึ่งคือในสมัยกรุงธนบุรีและกรุงรัตนโกสินทร์ยุครัชกาลที่ 1-4 หมู่เกวียนซึ่งเดินทางมาจากหัวเมืองต่าง ๆ ในฝ่ายตะวันออกเข้ามาเมืองหลวงก็จะมาพักแรมค้าง อยู่ที่บริเวณวัดนี้ จึงได้ชื่อดังนี้
- (2) วัดตะเคียน ในสมัยตันรัชกาลที่ 4 มีพระบรมราชโองการให้เปลี่ยนชื่อวัดท่าเกวียนเป็น วัดตะเคียนและชื่อนี้นิยมพูดกันติดปากในปัจจุบันเป็นส่วนมากเหตุที่มีพระบรมราชโองการให้เปลี่ยนชื่อว่า วัดตะเคียนยังหาหลักฐานไม่พบ แต่จากคำบอกเล่าของเฒ่าคนแก่สืบต่อ ๆ กันมาว่าในสมัยนั้นมีต้นตะ เคียนใหญ่หลายต้น (บริเวณริมคลองผดุงกรุงเกษมในปัจจุบัน) ซึ่งเป็นต้นไม้ที่พวกเกวียนมาอาศัยร่ม พักแรม
- (3) วัดมหาพฤฒาราม เมื่อพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงสถาปนาเป็นพระ อารามหลวงแล้วได้มีการเปลี่ยนชื่อวัดเสียใหม่ว่า "วัดมหาพฤฒาราม" (ไม่พบหลักฐานว่าเปลี่ยนเมื่อใด) (ฝ่ายพุทธศาสนสถาน กองพุทธศาสนสถาน, 2525:227) และเหตุที่ทรงมีพระบรมราชโองการให้ เปลี่ยนชื่อวัดตะเคียนเป็นวัดมหาพฤฒารามก็ยังค้นหาหลักฐานไม่พบ แต่พระสุธีวรญาณ (2541:4) ได้ สันนิษฐานไว้ว่าเพื่อเป็นอนุสรณ์เทอดเกียรติคุณถวายเจ้าคุณพระมหาพฤฒาจารย์ (แก้ว) ผู้ได้ถวาย พยากรณ์แด่พระองค์เมื่อยังทรงผนวชว่าพระองค์จะได้เป็นพระเจ้าแผ่นดิน และชื่อ "วัดมหาพฤฒาราม" นี้ได้ใช้เป็นชื่อที่เรียกขานอย่างเป็นทางการมาจนกระทั่งถึงปัจจุบันนี้

# 5) อาคารเสนาสนะ ปูชนียวัตถุสถาน และการใช้ประโยชน์

พระอุโบสถตั้งอยู่ตรงกลางพระวิหารด้านเหนือ และพระวิหารพระพุทธใสยาสน์ หันหน้าไป ทางทิศตะวันออก เป็นอาคารก่ออิฐถือปูน หลังคามุงกระเบื้องไทย มีช่อฟ้าใบระกา เป็นที่ประดิษฐาน พระประธานปูนปั้น สร้างในสมัยรัชกาลที่ 4 ปางมารวิชัย หน้าตักกว้าง 1.75 เมตร สูง 2.37 เมตร มี พระอัครสาวกทั้งสอง คือพระโมคคัลลาน์และพระสารีบุตรนั่งหมอบอยู่เบื้อง พระปรัศว์ซ้ายขวาของ พระประธาน นอกจากนี้ภายในพระอุโบสถยังมีภาพจิตรกรรมฝ่าผนังคือภาพชุดธุดงค์ 13 อยู่ด้านล่าง

และภาพเรื่องพระพุทธโฆษาจารย์อยู่ทางด้านบน นับว่ามีประโยชน์ด่อการศึกษาทั้งในด้านศิลปะ วัฒนธรรม และสถาปัตยกรรม เป็นอย่างมาก ในแง่การใช้ประโยชน์นั้นนับว่าพระอุโบสถมีประโยชน์โดยตรงต่อ พระสงฆ์ในด้านการประกอบสังฆกรรมและกิจวัตรประจำวันทั้งในส่วนตัวของพระสงฆ์เอง ทั้งในส่วนที่ เกี่ยวข้องกับหมู่คณะและชุมชน เช่น อุโบสถกรรม ปวารณากรรม กฐินกรรม อุปสมบทกรรม และใช้ เป็นสถานที่สำหรับลงทำวัตรสวดมนต์เช้า-เย็น ประจำวันของพระภิกษุสงฆ์สามเณร เป็นที่บำเพ็ญบุญ กุศลของชาวบ้าน เช่น สมาทานรักษาอุโบสถศีลในวันธัมมัสสวนะในช่วงเข้าพรรษา ทำวัตรสวดมนต์เช้า-เย็น ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในวันสำคัญทางศาสนาและวันสำคัญของชาติ ตลอดจนเป็นปูชนียสถาน ที่ดึงดูดความสนใจของนักท่องเที่ยวให้มาเยือน เป็นต้น

พระวิหารหลวงพ่อสุโขทัย ตั้งอยู่ทางทิศเหนือของพระอุโบสถและอยู่ในระดับเดียวกับพระ อุโบสถซึ่งมีขนาดเดียวกัน เป็นพระวิหารที่ก่อด้วยอิฐถือปูน หลังคามุงกระเบื้องไทย มีช่อฟ้าใบระกา ภายในพระวิหารเป็นที่ประดิษฐานพระประธาน หน้าตักกว้าง 3 เมตร สูง 4.10 เมตร เป็นพระพุทธ รูปปางมารวิชัยสมัยสุโขทัยยุคต้น และมีพระอัครสาวก 2 องค์ นั่งหมอบอยู่ ณ เบื้องพระปรัศว์ซ้ายขวา เช่นเดียวกับพระอุโบสถ ใช้ประโยชน์ในแง่เป็นปูชนียวัตถุสถานที่เคารพกราบใหว้และบำเพ็ญกุศลของ ประชาชนทั่วไป เป็นสถานที่ท่องเที่ยวที่สำคัญ และเป็นที่พักของอุบาสกที่ร่วมปฏิบัติธรรมบวช เนกขัมมบารมีในวันสำคัญของชาติ เช่น วันแม่แห่งชาติ วันเฉลิมพระชนมพรรษาของพระบาทสมเด็จ พระเจ้าอยู่หัว และวันสำคัญทางศาสนา เป็นต้น และยังใช้เป็นสถานที่จัดการเรียนการสอนพระไตร ปิฎกในวันอาทิตย์แก่ประชาชนทั่วไปด้วย

พระวิหารพระพุทธใสยาสน์ หรือที่ชาวบ้านนิยมเรียกว่า วิหารพระนอน ตั้งอยู่ทางทิศใต้ของ พระอุโบสถ มีขนาดกว้าง 12.50 เมตร ยาวประมาณ 42.50 เมตร เป็นที่ประดิษฐานพระพุทธใสยาสน์ ซึ่งเป็นพระพุทธรูปก่ออิฐข้างในปั้นปูนแต่งภายนอก มีขนาดยาวตลอดพระเศียรประมาณ 19.25 เมตร นอกจากนี้ยังมีพระพุทธรูปปูนปั้นปางมารวิชัยไม่ปรากฏพระนามหน้าตักกว้างประมาณ 2.00 เมตร สูง ถึงพระเกตุมาลาประมาณ 2.54 เมตร ประดิษฐานอยู่ภายในมุขด้านตะวันตกของพระวิหารนี้

สำหรับการใช้ประโยชน์นั้นใช้เป็นที่ประดิษฐานพุทธใสยาสน์หรือพระนอนซึ่งเป็นพระพุทธ รูปเก่าแก่มีขนาดใหญ่รองจากพระพุทธใสยาสน์วัดพระเชตุพนที่ถือกันว่าสักดิ์สิทธิ์ และยังมีพระพุทธ ใสยาสน์จำลององค์เล็กให้ประชาชนที่มานมัสการได้ปิดทอง นอกจากนี้ภายในวิหารยังได้จัดตั้งพระ ประจำวันพร้อมทั้งบาตรสำหรับให้ญาติโยมแลกเหรียญที่เจ้าหน้าที่จัดเตรียมไว้มาใส่บาตร และมีวัตถุ มงคลให้เช่าบูชาด้วย ในแต่ละวันจึงมีประชาชนแวะเวียนมานมัสการและมาทำบุญอยู่เสมอ ซึ่งทางวัด ได้ตั้งตู้บริจาคและจัดดอกไม้ธูปเทียน ตลอดจนใบเซียมซี และสมุดเยี่ยมไว้คอยบริการประชาชนที่มา ทำบุญและท่องเที่ยวโดยมีเจ้าหน้าที่ประจำอยู่ที่พระวิหารไว้คอยอำนวยความสะดวกแก่ผู้มาเยือน

พระปรางค์ 4 องค์ ตั้งอยู่ระหว่างพระอุโบสถและพระวิหารด้านเหนือ โดยตั้งเรียงแถวจาก

ทิศตะวันตกมาทิศตะวันออก และยังมีพระเจดีย์ที่สร้างขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 4 อีก 3 องค์ ทั้งพระ ปรางค์และพระเจดีย์นับเป็นสถาปัตยกรรมประเภทเจติยสถานที่มีวัตถุประสงค์ในการก่อสร้างคือให้ เป็นสถานที่อันมีความสำคัญควรแก่การสักการะบูชาหรือน้อมจิตรำลึกถึง หรือเป็นอนุสรณ์สถานที่ควร สำนึกถึงในคุณแห่งพระรัตนตรัยหรือบุพการีชนทั้งหลาย ซึ่งส่วนมากมิได้ใช้ประโยชน์ในการประกอบ กิจกรรมด้านสังฆกรรมโดยตรงหรือเป็นที่อบรมศีลธรรมจรรยาแก่คนตามปกติ

มณฑปหลวงปู่นพ ภูวธิ เป็นมณฑปจดุรมุขก่อด้วยอิฐถือปูน หลังคามุงกระเบื้องซีเมนต์ กว้าง 3.00 เมตร ยาว 6.00 เมตร ส่วนหน้ามุขกว้าง 2 เมตร ตั้งอยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือของพระ วิหารหลวงพ่อสุโขทัย เป็นที่ประดิษฐานศพของหลวงปู่นพ ภูวธิ อดีตพระเกจิอาจารย์ผู้ทรงวิทยาคุณ และเมตตาคุณเมื่อมรณะแล้วปรากฏว่าศพของท่านไม่เน่าเปื่อย ทางวัดจึงได้นำศพของท่านบรรจุในโลง แก้วเก็บไว้ภายในมณฑปดังกล่าว เพื่อให้ประชาชนทั่วไปได้สักการบูชา ซึ่งมีผู้ศรัทธาเลื่อมใสมากราบ ใหว้เป็นประจำทุกวัน โดยทางวัดใด้จัดดั้งธูปเทียนและคู้บริจาคไว้เพื่อให้ผู้มากราบใหว้หลวงปู่ ได้ บริจาคทำบุญตามแต่ศรัทธา

รูปปั้นเจ้าแม่กวนอิมอว<mark>โลกิเดศวร ประทับ</mark>ยืนบนแท่นบุษบกอยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงใต้ของ
วิหารพระพุทธใสยาสน์ ทางวัดได้จัดแท่นบูชาวางกระถางธูป เชิงเทียน และแจกันดอกไม้ไว้ให้
ประชาชนทั่วไปได้กราบไหว้บูชาและขอพรดามความปรารถนา ซึ่งผู้ที่มากราบไหว้บูชาส่วนใหญ่จะเป็น
ผู้ที่มีเชื้อสายจีนซึ่งมีอยู่จำนวนมากในชุมชนรอบวัด

กุฏิสงฆ์ อันได้แก่ อาคารที่พำนักอาศัยอยู่เป็นประจำของพระภิกษุสงฆ์สามเณร ปลูกสร้าง รวมกันเป็นหมู่คณะแยกออกไปต่างหากจากเขตพุทธาวาส มีอยู่ทั้งสิ้นจำนวน 21 หลัง โดยแบ่งเป็น 4 คณะ คือ คณะ 1 คณะ 2 คณะ 3 และคณะพระเทพ ทั้งหมดตั้งอยู่ในเขตสังฆาวาส ยาวตลอดตั้งแต่ ทิศตะวันตกส่วนสนามลานจอดรถหน้าวัดไปจดโรงเรียนพระปริยัติธรรมในส่วนตะวันออกของวัด ใช้ เป็นที่อยู่อาศัยบำเพ็ญสมณธรรม และเป็นที่พักผ่อนกลางวัน กลางคืน ของพระภิกษุสงฆ์สามเณร ตลอดจนศิษย์วัด

หอระฆัง มีอยู่ 1 หลัง สร้างเป็นรูปทรงจดุรมุขสองชั้น ชั้นล่างทำเป็นซุ้มมีหน้าบันทรงไทย ประดับลวดลายที่สวยงามทั้ง 4 ด้าน ชั้นบนทำซุ้มโปร่งทั้ง 4 ด้าน มียอดมณฑปปลายแหลมคล้าย เจดีย์อยู่เบื้องบน แขวนระฆังไว้สำหรับตีบอกเวลาลงทำวัตรเช้า-เย็น ทำสังฆกรรม และ กิจกรรมต่างๆ ที่พึงกำหนดรู้ด้วยสัญญาณเสียงระฆัง

สำนักงานกลางของวัด เป็นห้องกระจกชั้นเดียวดั้งอยู่ในเขตสังฆาวาสติดกับคณะพระเทพ มีพระภิกษุเจ้าหน้าที่อยู่ประจำ ใช้เป็นสูนย์กลางข้อมูลข่าวสารสำหรับผู้มาติดต่อธุระต่าง ๆ กับทางวัด เช่น นิมนต์พระไปทำบุญ ติดต่อขอตั้งศพที่วัด และสมัครเรียนคอมพิวเตอร์ เป็นต้น

ศาลาการเปรียญ (เสริมชัย ศรีสมวงศ์) สร้างเป็นดึกขนาดใหญ่ 2 ชั้น กว้าง 17.50 เมตร

ยาว 21.50 เมตร ดั้งอยู่ด้านทิศเหนือของสนามลานวัดและเมรุ ใช้เป็นสถานที่ทำบุญดักบาตร ทำบุญ เลี้ยงพระ ฟังธรรม และจัดกิจกรรมต่างๆ เช่น บรรพชาสามเณรภาคฤดูร้อน เป็นที่พักและปฏิบัติ ธรรมของคณะอุบาสก อุบาสิกาที่มาร่วมบำเพ็ญกุศลในโครงการปฏิบัติธรรมของทางวัด

โรงเรียนปริยัติธรรม สร้างเป็นอาคารสูง 3 ชั้น ใช้เป็นสถานที่เรียนพระปริยัติธรรมของพระ ภิกษุสามเณร และเป็นที่ตั้งของศูนย์ฝึกอบรมคอมพิวเตอร์ที่ให้บริการแก่ประชาชนทั่วไป

ณาปนสถาน หรือเมรุ สร้างขึ้นโดยความร่วมมือระหว่างทางวัดกับฝ่ายการโยธา เทศบาล นครกรุงเทพและกรรมการบริษัทรับเหมาก่อสร้างแห่งหนึ่งเป็นเจ้าภาพร่วมกัน โดยสร้างเป็น ณาปนสถานถาวรทันสมัยแบบไร้กลิ่นขึ้นที่บริเวณสนามใกล้มาทางศาลาการเปรียญ ใช้เป็นที่จัดงาน ณาปนกิจหรือเผาศพที่มาตั้งภายในวัดซึ่งมีผู้มาใช้บริการเผาศพเป็นประจำแทบทุกวัน

#### 6) การจัดระเบียบของวัด

เนื่องจ<mark>ากวัดมหาพฤฒารามเป็นพระอารามหลวงดังนั้นเพื่อการ</mark>พัฒนาวัดใ<mark>ห้</mark>เจริญยิ่งขึ้นมีความ เป็น<mark>ระ</mark>เบียบเรียบร้อย และเพื่อป้องกันปัญหาต่างๆ ซึ่งอาจเกิดขึ้นได้ กับทั้งเป็นการปฏิบัติ ตามกฎ กระทรวง ทางวัดจึงได้ดำเนินการจัดระเบียบในด้านต่างๆ ขึ้นภายในวัด เช่น การจัดระเบียบพื้นที่ และ การจัดระเบียบด้านการปกครอง เป็นต้น

ในส่วนของการจัดระเบียบพื้นที่ภายใ<mark>นวัดนั้น ทางวัดได้แบ่</mark>งพื้นที่ออกเป็น 4 เขต โดยยึด ความสัมพันธ์กับสิ่งก่อสร้างหรือถาวรวัตถุภายในวัดเป็นเกณฑ์ ดังนี้ คือ

- (1) เขตพุทธาวาส เป็นพื้นที่สี่เหลี่ยมผืนผ้ามีกำแพงล้อมรอบอย่างเป็นสัดส่วน ตั้งอยู่ทาง ทิศใต้ของวัด เป็นที่ตั้งของพระอุโบสถ พระวิหารพระพุทธใสยาสน์ พระวิหารหลวงพ่อสุโขทัย พระปรางค์ มณฑปหลวงปู่นพ ภูวธิ และรูปปั้นเจ้าแม่กวนอิมอวโลกิเตศวร เป็นต้น
- (2) เขตสังมาวาส ตั้งอยู่ทางทิศเหนือของเขตพุทธาวาส เป็นที่ตั้งของ หอฉัน หอสวดมนด์ และหมู่กุฏิซึ่งเป็นที่พำนักอยู่อาศัยของพระภิกษุสามเณร และศิษย์วัด
- (3 เขตสาธารณสงเคราะห์ เป็นพื้นที่ตั้งของโรงเรียนเทศบาลวัดมหาพฤฒาราม โรงเรียน สตรีมหาพฤฒาราม ฌาปนสถาน และศาลาบำเพ็ญกุศล เป็นต้น
- (4) เขตจัดประโยชน์ เป็นพื้นที่ทางวัดจัดสรรไว้สงเคราะห์ประชาชนเพื่อหารายได้บำรุงวัด ประกอบด้วยที่ดินจัดผลประโยชน์ อาคารดึกแถวสำหรับการเช่าอยู่อาศัย และลานจอดรถซึ่งเก็บค่า บริการเป็นรายเดือนและรายชั่วโมง

สำหรับการจัดระเบียบด้านการปกครองนั้น ภายในวัดมีเจ้าอาวาสเป็นอธิบดีสงฆ์ในวัดหนึ่งรูป มีอำนาจหน้าที่ในการบริหารปกครองวัดดามบทบัญญัติแห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ในการปฏิบัติ

า ดู กฏกระทรวงฉบับที่ 1 (พ.ศ.2507) หมวด 1 ว่าด้วยการสร้างวัด by Mahidol University

หน้าที่ของเจ้าอาวาสจึงต้องรับผิดชอบในฐานะ 4 อย่าง คือ ในฐานะเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา เป็นผู้แทนวัด เป็นเจ้าพนักงานตามกฎหมาย และเป็นพระสังฆาธิการ และภายในวัดยังมีผู้ช่วยเจ้าอาวาสอีก 4 รูป โดยแบ่งเป็นฝ่ายต่าง ๆ คือ

- 1) ผู้ช่วยเจ้าอาวาสฝ่ายปกครอง มีหน้าที่ช่วยเจ้าอาวาสดูแลรับผิดชอบงานการปกครอง และดูแลรักษาความสงบเรียบร้อยภายในวัด
- 2) ผู้ช่วยเจ้าอาวาสฝ่ายการเผยแผ่ มีหน้าที่รับผิดชอบด้านการเผยแผ่ ประชาสัมพันธ์ และการจัดกิจกรรมต่างๆ ภายในวัด
  - 3) ผู้ช่วยเจ้าอาวาสฝ่ายการศึกษา มีหน้าที่ดูแลรับผิดชอบงานด้านการศึกษาภายในวัด
- 4) ผู้ช่วยเจ้าอาวาสฝ่ายสาธารณูปการ มีหน้าที่ดูแลรับผิดชอบงานทั่วไปภายในวัด นอกจากนี้ยังมีเจ้าคณะเจ้าหรือหัวหน้าคณะเป็นผู้ดูแลรับผิดชอบพระภิกษุสามเณรตามคณะ กุฎิต่าง ๆ ในเขตสังฆาวาสด้วย

#### 7) การจัดสรรผลประโยชน์ของวัด

ทางวั<mark>ดมีอาคารสำหรับจัดผลประโยชน์ให้แก่วัด ตั้งอยู่ทางทิศตะ</mark>วันต<sub>ิ</sub>กของ<mark>วั</mark>ดในส่วนเหนือซุ้ม ประตูวัดขึ้นไป จำนวน 20 คู<mark>หา โดยได้จัดให้บริการแก่ประชาชนในชุ</mark>มชนได้เช่า<mark>อยู่</mark>อาศัยและจัดเก็บ ค่าเช่า<mark>เป็นรายเดือนโดยนำรายได้ส่วนนี้ไปทำนุบำรุงและพัฒนาวัด</mark>

นอกจากนี้ทางวัดยังมีที่ดินจัดผลประโยชน์ซึ่งวัดจากเขตรั้วของวัดออกไปประมาณ 7 เมตร ยาวตลอดรอบไปจรดถึงโรงเรียนเทศบาลวัดมหาพฤฒารามและโรงเรียนสตรีมหาพฤฒาราม ที่ดินส่วนนี้ เป็นพื้นที่อันเป็นทรัพย์สมบัติของวัดซึ่งได้จัดสรรให้เอกชนและประชาชนทั่วไปได้เช่าสร้างเป็นอาคารถ้านค้า ที่พักอาศัยโดยทำสัญญาเช่าไว้เป็นหลักฐาน

อย่างไรก็ตาม เรื่องเกี่ยวกับที่ดินของวัดนั้นในอดีต (พ.ศ.2448) เคยเกิดกรณีพิพาทเรื่อง กรรมสิทธิ์ในที่ดินบางส่วนระหว่างวัดกับพระยาพิพัฒน์โกษาถึงกับต้องทำหนังสือร้องเรียนต่อกระทรวง ธรรมการ เพื่อนำขึ้นกราบบังคมทูลขอพระบรมราชวินิจฉัย ซึ่งได้มีพระบรมราชวินิจฉัยในที่ประชุม เสนาบดีสภาถึงสองครั้งเรื่องจึงเป็นอันยุติลงได้ด้วยดี

### 8) การจัดการศึกษา

ทางวัดได้เริ่มเปิดทำการศึกษาพระปริยัติธรรมอย่างเป็นทางการมาตั้งแต่ได้รับอนุมัติจากสมเด็จ พระสังฆราชเจ้าให้ตั้งเป็นสำนักเรียน เมื่อ พ.ศ.2467 เป็นต้นมา และดำเนินการเรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน ทั้งยังได้สร้างโรงเรียนพระปริยัติธรรมขึ้นใหม่เป็นตึก 2 ชั้น กว้าง 4 วา ยาว 8 วา ชื่อว่า "โรงเรียน ภาษาบาลีและนักธรรมวัดมหาพฤฒาราม พ.ศ. 2475" ปัจจุบันได้ทรุดโทรมลงจึงได้ทำการก่อสร้าง

า ดูรายละเอียดใน พระสุธีวรญาณ "ประวัติวัตมหาพฤตาราม". 2541 หน้า 72-86. a hidol University

โรงเรียนพระปริยัติธรรมหลังใหม่ขึ้นเป็นอาคารดึก 3 ชั้น เปิดทำการเรียนการสอนพระปริยัติธรรมทั้ง แผนกธรรมและแผนกบาลี มีนักเรียนที่สำเร็จการศึกษาจากโรงเรียนแห่งนี้เป็นจำนวนมาก สำหรับในปี พ.ศ.2542 นี้มีจำนวนนักเรียนทั้งหมด 91 รูป มีพระภิกษุสามเณรที่เป็นมหาเปรียญ 46 รูป นักธรรม 22 รูป อันดับเรียนธรรมวินัย 33 รูป

นอกจากการศึกษาของพระปริยัติธรรมของพระภิกษุสามเณรแล้วทางวัดยังได้จัดการเรียน การสอนพระไตรปิฎกพร้อมทั้งสวดมนต์ใหว้พระในวันอาทิตย์ด้วย ซึ่งกิจกรรมดังกล่าวนี้ทางวัดได้ ดำเนินการมาตั้งแต่ปี พ.ศ.2536 โดยใช้พระวิหารหลวงพ่อสุโขทัยเป็นที่ทำการเรียนการสอน เริ่มเรียน ตั้งแต่เวลา 08.30 น.-20.00 น. หลังจากเรียนพระไตรปิฎกเสร็จแล้วจะแบ่งเวลาในช่วงสุดท้าย คือ ตั้งแต่ 18.00 น.-20.00 น. เป็นภาคของการปฏิบัติธรรมมีกิจกรรมคือการทำวัตรสวดมนต์ใหว้พระ และฝึกเดินจงกรมนั่งสมาธิ ซึ่งในแต่ละอาทิตย์มีผู้สนใจมาเรียนประมาณ 18 คน

นอกจากนี้ในปี พ.ศ.2445-2453 กรมศึกษาธิการ กระทรวงธรรมการ โดยความร่วมมือกับ ทางวัดได้จัดตั้งโรงเรียนขึ้นในวัด ชื่อว่า "โรงเรียนพาณิชยการวัดมหาพฤฒาราม" แต่ปัจจุบันโรงเรียน แห่งนี้ใด้ย้ายออกไปตั้งเป็น "โรงเรียนพณิชยการพระนคร" กรมศึกษาธิการจึงได้สร้าง "โรงเรียนสตรี มหาพฤฒาราม" ขึ้นแทนในสถานที่แห่งเดิม โดยเปิดรับนักเรียนในระดับชั้นประถมศึกษา ตั้งแต่วันที่ 3 ธันวาคม พ.ศ. 2461 เป็นต้นมา ต่อมาจึงได้ยุบชั้นประถมศึกษา คงเหลือไว้แต่เพียงชั้นมัธยมศึกษา ตอนต้นและมัธยมศึกษาดอนปลาย ส่วนในระดับประถมศึกษานั้นได้ตั้งเป็นโรงเรียนประชาบาลขึ้นมาใหม่ ซึ่งต่อมาได้โอนไปสังกัดเทศบาลเป็น "โรงเรียนเทศบาลวัดมหาพฤฒาราม" ในสังกัดกรุงเทพมหานคร ดังปรากฏอยู่ในปัจจุบันนี้ วัดและโรงเรียนทั้งสองแห่งมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันมาอย่างต่อเนื่องนับตั้ง แต่สร้างโรงเรียนเป็นต้นมาดังจะได้จากเมื่อทางวัดมีกิจกรรมต่าง ๆ ทางโรงเรียนก็ให้ความร่วมมือด้วยดี เสมอมา และตั้งแต่ปี พ.ศ.2528 เป็นต้นมาทางวัดมีกิจกรรมต่าง ๆ ทางโรงเรียนรดับประถมศึกษาและ มัธยมศึกษามาใช้พระวิหารและศาสนสถานอื่น ๆ เพื่ออบรมธรรมทุกสัปดาห์ พร้อมกันนั้นทางโรงเรียน ใต้จัดวาระให้นักเรียนมาทำความสะอาด กวาด ถู บริเวณลานรอบพระอุโบสถและพระวิหารทุกวัน จันทร์และวันศูกร์ด้วย

ส่วนการจัดการศึกษาด้านวิชาชีพนั้นทางวัดได้ร่วมมือกับกรุงเทพมหานครและศูนย์บริการ
การศึกษานอกโรงเรียนเขตบางรักเปิดสอนวิชาชีพระยะสั้น คือคอมพิวเตอร์เบื้องดันเพื่อการพัฒนาอาชีพ
เปิดเป็นศูนย์ฝึกอบรมคอมพิวเตอร์ขึ้นภายในวัด โดยใช้ชั้นสองของโรงเรียนพระปริยัติธรรมวัด
มหาพฤฒารามเป็นที่ตั้งศูนย์ เพื่อเปิดให้บริการแก่ประชาชนผู้สนใจทั่วไป วิชาที่เปิดสอนนั้น ได้แก่
คอมพิวเตอร์เบื้องต้น อินเตอร์เน็ต และโฟรโตชอร์ป ซึ่งมีทั้งหลักสูตร 1 เดือน 3 เดือน และ 6 เดือน
และหลักสูตรภาคค่ำ เสาร์-อาทิตย์ และปกติจันทร์-ศุกร์ ทุกหลักสูตรรับสมัครทุกต้นเดือน โดยผู้เรียน
ไม่ต้องเสียค่าเล่าเรียนแต่ประการใดเพียงแต่ให้บริจาคค่าน้ำ-ค่าไฟฟ้าแก่ทางวัดคนละ 200 บาท

สำหรับผู้เรียนคอมพิวเตอร์เบื้องต้น และ 300 บาท สำหรับผู้เรียนอินเตอร์เน็ต ศูนย์ฝึกอบรม คอมพิวเตอร์ดังกล่าวนี้ทางวัดเปิดให้บริการมาได้ประมาณ 7-8 ปี แล้ว ซึ่งแต่ละหลักสูตรมีผู้มาสมัคร เรียนประมาณ 25 คน และเมื่อเรียนจบหลักสูตรทางศูนย์จะมีวุฒิบัตรจากกรุงเทพมหานครมอบให้ด้วย

#### 9) การสาธารณสงเคราะห์

ทางวัดได้จัดตั้งกองทุนและมอบทุนการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรที่สอบนักธรรมและบาสีได้ รวมทั้งได้จัดมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียนทั้งในระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษาที่มีความ ประพฤติดีแต่ยากจนปีละหลายทุนมากบ้างน้อยบ้างตามความเหมาะสมและสภาพเศรษฐกิจในแต่ละปี และเมื่อเกิดภัยธรรมชาติแก่ประชาชนในภาคต่าง ๆ ของประเทศ เช่น เกิดอุทกภัย วาตภัย เป็นต้น ทางวัดได้ประชาสัมพันธ์ให้พระภิกษุสามเณรภายในวัดและประชาชนทั่วไปที่มาทำบุญได้รับทราบและ ร่วมบริจาคปัจจัยและสิ่งของต่าง ๆ แก่ผู้ประสบภัยดังกล่าวด้วย

ในส่วนของการฌาปนกิจสงเคราะห์นั้น หากผู้ตายเป็นศพไร้ญาติและยากจนทางวัดจะ ดำเนินการฌาปนกิจให้ฟรีเพื่อเป็นการสงเคราะห์แก่คนยากจนอย่างแท้จริง

นอกจากนี้ทางวัดยังได้จัดสรรพื้นที่บริเวณวัดส่วนหนึ่งไว้เป็นลานจอดรถเพื่อให้บริการ แก่ประชาชนทั่วไป เนื่องจากวัดตั้งอยู่ท่ามกลางชุมชนขนาดใหญ่มีประชาชนจำนวนมากที่ไม่มีที่จอดรถ ทางวัดพิจารณาเห็นว่าจะเป็นประโยชน์แก่วัดและแก่ชุมชน ประกอบกับมีพื้นที่ส่วนหนึ่งที่พอจะดำเนิน การได้ จึงได้จัดสรรพื้นที่ดังกล่าวบริเวณหน้าวัดด้านในชุ้มประตูเป็นลาดจอดรถ และได้จัดเจ้าหน้าที่ไว้ คอยดูแลความเรียบร้อยแก่ผู้มาจอดรถด้วย โดยคิดค่าบริการเป็นรายเดือนและรายชั่วโมง ๆ ละ 10 บาท ซึ่งรายได้ส่วนนี้ทางวัดได้นำไปใช้ในกิจการทั่วไปของวัด

#### 10) ลำดับเจ้าอาวาส

ลำดับเจ้าอาวาสวัดมหาพฤฒาราม นับแต่อดีต-ปัจจุบัน มีดังนี้

- (1) พระครูธรรมจริยาภิรมย์ (สอน) เป็นเจ้าอาวาสรูปแรก ในสมัยรัชกาลที่ 4
- (2) พระศีลาจารพิพัฒน์ (สี) ได้มาเป็นเจ้าอาวาสชั่วคราวในสมัยรัชกาลที่ 4
- (3) พระธรรมจริยาภิรัต (ปาน) ภายหลังได้เป็นพระราชาคณะที่ "พระศาสนานุรักษ์" ดำรง ตำแหน่งเจ้าอาวาสตั้งแต่ พ.ศ. 2428-2436
- (4) พระธรรมเจดีย์ (อุ่ม ธมฺมธโร) ดำรงตำแหน่ง ตั้งแต่ พ.ศ. 2436-2458
- (5) พระธรรมธราจารย์ (อ่อน ปญฺญตฺตโม) ดำรงตำแหน่ง ตั้งแต่ พ.ศ. 2458-2484
- (6) พระครูบริหารวรกิจ (เจ๊ก โสปิโต) ดำรงตำแหน่ง ตั้งแต่ พ.ศ. 2484-2491
- (7) พระเทพวิสุทธิเวที (สุด ฐิตวีโร) ป.ธ. 9 ดำรงตำแหน่ง ตั้งแต่ พ.ศ. 2491-2531
- (8) พระราชปัญญาสุธี (วิจิตร วัฒนภาณี) ดำรงตำแหน่ง ตั้งแต่ พ.ศ. 2531-ปัจจุบัน (การเกาะ ) ได้เกาะ (การเกาะ ) เกาะ (กาะ ) เกาะ (กาะ

ปัจจุบันในปี พ.ศ. 2542 ทางวัดมีจำนวนพระภิกษุจำพรรษา 56 รูป สามเณร 45 รูป รวม จำนวนพระภิกษุสามเณรทั้งสิ้น 101 รูป ศิษย์วัด 17 คน

#### 4.3.2 วัดหัวลำโพง

- 1) ประเภทชั้นชนิดของวัด
- วัดหัวลำโพงเป็นวัดราษฎร์ ในสังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย
- 2) สถานที่ตั้งวัด

้<mark>วัดหัวลำโพงตั้งอยู่เลขที่ 728 ถนนพระราม 4 แข</mark>วงสี่พ<mark>ระย</mark>า เ<mark>ขต</mark>บางรัก กรุงเทพมหานคร

#### 3) เขตและอุปจารของวัด

วัดนี้มี<mark>ที่ดิ</mark>นตั้งวัดในเนื้อที่ 20 <mark>ใร่ มีอ</mark>าณาเขตโดยรอบดังนี้

ทิศเห<mark>นื</mark>อ ยาว 100 เมตร ดิดต่อกับที่ดินเอกชน ทิศใต้ ยาว 120 เมตร ติดต่อกับที่ดินเอกชน

ทิศต<mark>ะวันออก ยาว 120 เมตร ติดต่</mark>อกับถนนพระร<mark>า</mark>ม 4 และท<mark>ี่ดิ</mark>นเอกชน

ทิศตะวันตก ยาว 160 เมตร ติดต่อกับที่ดินเอกชน

พื้นที่ดั้งวัดแต่เดิมเป็นบริเวณที่ราบลุ่มถูกน้ำท่วมถึงในฤดูฝนเมื่อคราวน้ำหลากมาก ๆ ปัจจุบัน มีการปรับปรุงบริเวณวัดเป็นพื้นคอนกรีตยกระดับให้สูงขึ้นและขุดคูระบายน้ำทิ้ง ทำให้น้ำไม่สามารถ ท่วมถึงได้เว้นแต่เวลาฝนดกหนักไม่สามารถระบายน้ำได้ทันก็มีท่วมแต่ไม่รุนแรง วัดนี้ตั้งอยู่ใจกลางของเมืองหลวงแวดล้อมไปด้วยอาคารและชุมชนหนาแน่น นอกจากนี้ภายในพื้นที่ของวัดยังเป็นที่ตั้งของสำนักงานมูลนิธิร่วมกตัญญูอีกด้วย

ปัจจุบันวัดหัวลำโพงมีที่ดินประมาณ 20 ไร่ ซึ่งในระยะแรกมีเนื้อที่ประมาณ 7 ไร่ ต่อมา นายท้วม พุ่มแก้ว ซึ่งมีที่ดินติดกับเขตวัดด้านถนนพระราม 4 ได้ถวายที่ดินส่วนนั้นให้แก่วัด ประมาณ 6 ไร่ และนางสาวลออ หลิมเช่งไถ่ ได้ถวายพินัยกรรมที่ดินอีกประมาณ 7 ไร่ (บริเวณโรงเรียนพุทธ จักรวิทยา)

#### 4) ชื่อวัด

แต่เดิมวัดหัวลำโพงมีนามว่า "วัดวัวลำพอง" สร้างขึ้นเมื่อประมาณ พ.ศ.2325 ไม่ปรากฏ หลักฐานแน่ชัดว่าบุคคลใดเป็นผู้สร้าง แต่สันนิษฐานกันว่าประชาชนที่อยู่ในละแวกนั้นจะร่วมใจกัน สร้างขึ้นเป็นศาสนสถานที่เป็นศูนย์กลางของชุมชนและขนานนามว่า "วัดวัวลำพอง" ตามลักษณะของ ภูมิประเทศที่ตั้งวัดในขณะนั้น เพราะกล่าวกันว่าแต่เดิมสถานที่แห่งนี้เป็นทุ่งหญ้าซึ่งเป็นที่ต้องการของ ฝูงวัวทั้งหลาย ชาวบ้านจึงพากันเรียกขานดามลักษณะพฤติกรรมของวัวว่า "ทุ่งวัวลำพอง" เมื่อได้ V

สร้างวัดขึ้นมาในบริเวณแห่งนี้จึงได้ขนานนามว่า "วัดวัวลำพอง" ดังกล่าว

อีกนัยหนึ่งสันนิษฐานว่าวัดนี้สร้างขึ้นในสมัยด้นกรุงรัตนโกสินทร์ ในช่วงประมาณรัชกาลที่ ๑ ถึงรัชกาลที่ ๓ ทั้งนี้โดยอาศัยการสันนิษฐานจากรูปทรงอุโบสถหลังเก่าและเจดีย์ที่อยู่ด้านหลังอุโบสถ ซึ่งสร้างคู่กันมา มูลเหตุความเป็นมาของการสร้างวัดนี้กล่าวกันว่าเมื่อคราวที่กรุงศรีอยุธยาถูกพม่าทำลาย เผาผลาญบ้านเมืองตลอดจนวัดวาอารามจนในที่สุดได้เสียกรุงแก่ข้าศึกเมื่อวันที่ ๑ เมษายน พ.ศ.2310 ซึ่งเป็นการเสียกรุงครั้งสุดท้ายในประวัติศาสตร์ การสงครามครั้งนี้ประชาชนเสียขวัญและได้รับความ เดือดร้อน บางพวกไม่สามารถที่จะอาศัยอยู่ในถิ่นเดิมต่อไปได้ จึงพากันอพยพครอบครัวลงมาทางใต้ ตั้งถิ่นฐานอยู่ที่บริเวณวัดหัวลำโพงในปัจจุบันนี้ เห็นว่าเป็นทำเลที่เหมาะยังไม่มีเจ้าของลือกรรมสิทธิ์ มี ลำคลองเชื่อมโยงสะดวกต่อการสัญจรไปมา จึงได้ตั้งถิ่นฐานและจับจองที่ดิน นานปีเข้าต่างก็มีหลัก ฐานมั่นคงเป็นปึกแผ่นทั่วกัน ต่อมาจึงได้ร่วมกันสร้างวัดขึ้นตามวิสัยอันดีงามเช่นบรรพบุรุษชาวพุทธ ทั้งหลายและให้ชื่อว่า "วัดวัวลำพอง" ตามความนิยมอันเข้ากับเหตุการณ์นั้น เพราะชาวบ้านกับวัดส่วน ใหญ่ของไทยมักมีชื่อเหมือนกัน หรือมีความหมายเดียวกัน (พระศรีวิชรโมลี, 2541:20-22)

ครั้นต่อมาประมาณ พ.ศ. 2447 สมเด็จพระพุทธเจ้าหลวงรัชกาลที่ 5 ได้เสด็จ พระราชดำเนินทอดผ้ากฐิน พระองค์จึงได้พระราชทานนามวัดให้เปลี่ยนจากวัดวัวลำพองมาเป็นวัด "หัวลำโพง" อันเป็นชื่อที่ใช้เรียกขานกันต่อมาจนกระทั่งถึงทุกวันนี้

# 5) อาการเสนาสนะ ปูชนียวั<mark>ต</mark>ถุสถานและการใช้ประโยชน์

ภายในวัดมือาคารและเสนาสนะดังนี้ อุโบสถ หนึ่งหลัง กว้าง 8 เมตร ยาว 12 เมตร สร้าง ขึ้นเมื่อประมาณ พ.ศ. 2325 ซึ่งอยู่ในช่วงปลายสมัยกรุงศรีอยุธยาและตันกรุงรัตนโกสินทร์ ต่อมาภาย หลังได้มีการบูรณปฏิสังขรณ์ต่อมุขด้านหน้าด้านหลังและส่วนอื่นๆ เพิ่มเติม บัจจุบันอุโบสถหลังนี้ได้มี การรื้อถอนและก่อสร้างเป็นอุโบสถหลังใหม่ขึ้นแทนในที่เดิม โดยอุโบสถหลังใหม่นี้สร้างเป็นแบบทรง ไทยจดุรมุข 3 ซั้น พื้นและฝาปูด้วยหินอ่อนและหินแกรนิต กว้าง 16.99 เมตร ยาว 37.59 เมตร หลังคามุงด้วยกระเบื้องเคลือบสี ตรงกลางมียอดมณฑปประกอบด้วยฉัตร ฐานมณฑปมีครุฑทรงสุบรรณทั้ง 4 ด้าน ดิดช่อฟ้าใบระกา เป็นหัวนาคสามหัว หน้าบันมีลวดลาย ประดิษฐ์ตราสัญลักษณ์งานฉลองสิริ ราชสมบัติ 50 ปี เหนือครุฑทั้ง 4 ด้าน ประตูและหน้าต่างมีซุ้มยอดมณฑปครึ่งชีกติดลายปูนปั้น ลงรักปิดทอง ประดับกระจกสี มีประตูด้านหน้า 3 ประตู ด้านข้างซ้าย 1 ประตู ด้านข้างขวา 1 ประตู ด้านหลัง 1 ประตู ประกอบด้วยบานประตู 12 บาน หน้าต่างต้านละ 4 หน้าต่าง ประกอบด้วยบาน หน้าต่าง 16 บาน บานประตูและบานหน้าต่างทั้งด้านในและด้านนอกประดับมุขลวดลาย มีจิตรกรรม ฝาผนัง 4 ด้าน เพดานลวดลายประดับโคมไฟ ช่อไฟระย้า รอบอุโบสถด้านนอก มีเชิงชายหลังคา ประดับลวดลาย มีคันทวยเทพพนมและหัวเสาปูนปั้น ลงรักปิดทอง ประดับกระจกสี ระเบียงด้านนอก อุโบสถมีทางเดินปูด้วยหินอ่อนและพิณแกรนิต มีศาลารายทรงจดุรมุขยอดมณฑป 4 หลัง ประจำ 4 ทิศ

เป็นที่ประดิษฐานพระพุทธรูป อดีตบูรพาจารย์ มีซุ้มระฆังทรงไทย ด้านข้างซ้าย 1 ซุ้ม ด้านข้างขวา 1 ซุ้ม ด้านหลัง 1 ซุ้ม ปูชนียวัตถุที่สำคัญภายในอุโบสถ คือ พระพุทธมงคล และพระอัครสาวก ด้าน หน้าอุโบสถมีพระพุทธรูปปางยืนถวายเนตร ส่วนชั้นกลางและชั้นล่างของอุโบสถเป็นห้องโถงเขียน จิตรกรรมเพดานและจิตรกรรมฝาผนัง ชุดวรรณคดีไทย ชาดก ประเพณีไทย โดยเฉพาะชั้นล่างนี้จาก การสัมภาษณ์พระเถระรูปหนึ่งภายในวัดกล่าวว่ามีโครงการที่จะจัดตั้งเป็นพิพิธภัณฑ์เพื่อการศึกษาและ การท่องเที่ยวโดยรูปแบบของพิพิธภัณฑ์จะเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงศิลปะ วัฒนธรรม ภูมิปัญญาพื้น บ้านไทย นอกจากเพื่อประโยชน์แก่การศึกษาและการท่องเที่ยวแล้วยังเป็นการอนุรักษ์มรดกทางศิลป วัฒนธรรม พร้อมกันไปด้วย

ด้านการใช้ประโยชน์จากอุโบสถนั้นนอกจากจะใช้เป็นสถานที่ทำสังฆกรรมตามพระวินัยของ พระสงฆ์โดยตรง เช่น ประชุมพึงพระปาติโมกข์ในวันอุโบสถ (ขึ้น/แรม 15 ค่ำ) ทำวัตรสวดมนต์เช้า-เย็น เป็นต้น แล้วในส่วนที่เกี่ยวกับชาวบ้านหรือชุมชนนั้นใช้เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมในวันสำคัญ ทางศาสนา เช่น แสดงธรรมเทศนาและเวียนเทียนในวันวิสาขบูชา วันมามบูชา วัน อาสาฬหบูชา เป็น สถานที่ให้อุปสมบทแก่บุตรหลานชาวบ้าน เป็นที่ประชุมทำวัตรสวดมนต์ พึงธรรม สนทนาธรรม และ เจริญจิตภาวนา ของชาวบ้านผู้มีศรัทธามาถืออุโบสถศีลในวันอุโบสถ ช่วงเทศกาลเข้าพรรษา เป็นต้น นอกจากนี้ทางวัดยังเปิดให้บริการแก่ชาวบ้านในการเข้ามาทำบุญใหว้พระประธาน ถวายสังฆทาน แก้บน และท่องเที่ยว ทุกวันตั้งแต่เวลา 06.00-18.00 น.

เนื่องจากอุโบสถหลังใหม่นี้สร้างด้วยงบประมาณจำนวนมากถึง 150 ล้านบาท จึงมีความ วิจิตรงดงามและมีขนาดใหญ่โต จึงสามารถใช้บำเพ็ญประโยชน์ได้หลายประการซึ่งโดยปกติใช้เป็น สถานที่บำเพ็ญกุศล ประกอบศาสนพิธี และงานอื่น ดังกล่าวแล้ว จากการสัมภาษณ์พระผู้ใหญ่รูปหนึ่ง ในวัดกล่าวว่าทางวัดยังมีโครงการที่กำลังจะคำเนินการ 2 โครงการ คือ โครงการอบรมศีลธรรมตอน เที่ยงแก่ประชาชน โดยมีรูปแบบคือ การสวดมนต์ใหว้พระ บำเพ็ญสมาธิ และบรรยายธรรม เพื่อให้ บริการแก่ประชาชนซึ่งไม่ค่อยมีเวลามาวัดในช่วงเวลาอื่น อีกโครงการหนึ่งคือการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ขึ้น ในชั้นล่างของอุโบสถ ซึ่งปัจจุบันได้เริ่มดำเนินการไปบ้างแล้ว

หอระฆัง หอกลองมีอยู่ 1 หลังสร้างเป็นรูปทรงสองชั้น ชั้นล่างก่ออิฐถือปูน ทาสีทอง แขวนกลอง ชั้นบนทำซุ้มโปร่งทั้ง 4 ด้าน ยอดมณฑปประดับลวดลาย แขวนระฆังไว้สำหรับตีบอกเวลาลงทำวัตรเช้าเย็น และทำสังฆกรรมต่าง ๆ

ห้องสมุดหรือหอสมุดมีอยู่ 1 หลัง ตั้งอยู่ในเขตสังฆาวาสทางด้านทิศตะวันออกเฉียงเหนือ ของกุฏิเจ้าอาวาส ห่างจากหอระฆังประมาณ 10 เมตร ใช้เป็นที่เก็บพระใตรปิฎกและหนังสือทั่วไปซึ่ง จัดเรียงไว้อย่างเป็นระเบียบเรียบร้อยในชั้นและตู้วางหนังสือ ใช้ประโยชน์สำหรับเป็นแหล่งค้นคว้า ข้อมูลเอกสารวิชาการทางด้านศาสนา วัฒนธรรม และวิชาการทั่วไป ของพระภิกษุสามเณรและ ประชาชนผู้สนใจทั่วไปโดยมิได้คิดค่าบริการแต่ประการใด ปัจจุบันมีผู้มาใช้บริการจำนวนไม่มากนัก เนื่องจากหนังสือที่มีอยู่ยังไม่เพียงพอต่อความต้องการของผู้มาใช้บริการ ถึงกระนั้นก็ยังมีผู้มาใช้บริการ อยู่เป็นประจำ

กุฎีสงฆ์ซึ่งตั้งอยู่ในเขตสังฆาวาสมีจำนวน 10 หลัง เป็นอาคารคอนกรีต 2 ชั้น 5 หลัง อาคารไม้ 2 ชั้น และชั้นเดียว 5 หลัง กุฎิสงฆ์ทั้งหมดนี้ใช้เป็นที่อยู่อาศัยประจำของพระภิกษุสามเณรและศิษย์วัด ซึ่งแต่ละกุฎิจะมีหัวหน้ากุฎิเป็นผู้ปกครองดูแลความสงบเรียบร้อยภายในแต่ละกุฏิ เนื่องจากวัดนี้มี จำนวนพระภิกษุสามเณรไม่มากและน้อยจนเกินไปจึงมีสถานที่อยู่ที่สะดวกสบายในการอยู่อาศัย การ รับพระภิกษุสามเณรเข้ามาอยู่อาศัยในวัดในแต่ละปีก็ไม่ได้รับจำนวนมากนัก ส่วนใหญ่จะรับเฉพาะ สามเณรที่ต้องการมาศึกษาต่อเท่านั้น

โรงเรียนปริยัติธรรมนครเขตประชาสรรค์ สำนักเรียนวัดหัวสำโพง เป็นอาคารทรงไทย คอนกรีตเสริมเหล็ก 3 ชั้น มีขนาดกว้าง 16 เมตร ยาว 38 เมตร สร้างเมื่อ พ.ศ.2530 เพื่อถวาย เป็นพระราชกุสลในมงคลสมัยที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดชมหาราช ทรงเจริญ พระชนมพรรษา ครบ 5 ร่อบ สำหรับการใช้ประโยชน์นั้น ชั้นที่ 1 ใช้เป็นสถานที่จัดถวายภัตตาหาร เพลแด่พระภิกษุสามเณรที่ศึกษาพระปริยัติธรรม และเป็นที่บำเพ็ญกุสลสาธารณะ ชั้นที่ 2 ใช้เป็น สถานที่ศึกษาพระปริยัติธรรม และเป็นที่บำเพ็ญกุสลสาธารณะ ชั้นที่ 2 ใช้เป็น สถานที่ศึกษาพระปริยัติธรรม และใช้เป็นที่ประชุมพระสังฆาธิการของคณะสงฆ์กรุงเทพมหานคร ส่วน ชั้นที่ 3 ใช้เป็นสถานที่เก็บศาสนสมบัติของวัด

นอกจากนี้ยังมีสาลาสุทธาวาสซึ่งเป็นศึก 3 ชั้น มีการใช้ประโยชน์ในหลายด้าน ชั้นล่างใช้ เป็นที่ตั้งสำนักงานกลางของวัดสำหรับบริการประชาชนที่มาติดต่อกับทางวัดในด้านต่าง ๆ เช่น มา ติดต่อนิมนด์พระไปทำบุญที่บ้าน ยืมสิ่งของที่ใช้ในพิธีทำบุญ มาถวายสังฆทานที่วัด บูชาวัตถุมงคล และมาติดต่อเพื่อขอตั้งสพในวัด เป็นต้น นอกจากนี้สำนักงานกลางยังใช้เป็นสถานที่รับบัตรจอดรถ และประทับตราสำหรับประชาชนที่นำรถมาจอดในอาคารจอดรถของวัด งานหลักหรืองานประจำของ สำนักงานกลางคือคอยอำนวยความสะดวกแก่ประชาชนที่มาติดต่อกับทางวัดเพื่อขอตั้งสพบำเพ็ญกุสล ตามประเพณี โดยภายในสำนักงานกลางจะมีพระภิกษุที่เป็นเจ้าหน้าที่ประจำไว้คอยบริการอำนวยความ สะดวกในเรื่องต่าง ๆ แก่ผู้มาติดต่อกับทางวัด ซึ่งสำนักงานกลางนี้จะเปิดทำการตั้งแต่เวลา 06.00-21.00 น. ทุกวัน นอกจากสำนักงานกลางแล้วยังเป็นที่ตั้งสำนักงานเจ้าคณะเขตบางรัก ซึ่งตกแต่งเป็นห้อง กระจกติดม่านอย่างดี ใช้เป็นสถานที่ติดต่อประสานงานกับเจ้าคณะเขตบางรัก ซึ่งเป็นเจ้าคณะ ปกครองคณะสงฆ์ระดับเขต เทียบได้กับนายอำเภอหรือผู้อำนวยการเขตในทางการปกครองของฝ่าย ทำกนเมือง

ส่วนชั้น 2 และชั้น 3 นั้นใช้ในลักษณะเป็นศาลาอเนกประสงค์โดยเฉพาะชั้น 3 ซึ่งเป็นห้องโถงที่ กว้างขวางนั้นทางวัดได้จัดให้เป็นสถานที่ปฏิบัติธรรม ฟังเทศน์โดยร่วมมือกับทางวัดเบญจมบพิตรและ หน่วยงานเอกชนจัดให้มีการบรรยายธรรมแก่ประชาชนทั่วไปเป็นประจำทุกเดือน ๆ ละ 1 ครั้ง โดย นิมนต์พระวิทยากร พระเกจิอาจารย์ที่มีชื่อเสียงจากวัดต่าง ๆ ทั่วประเทศผลัดเปลี่ยน หมุนเวียนมาให้ ความรู้และนำปฏิบัติธรรมแก่ประชาชน

สาลาบำเพ็ญกุสลสพมีทั้งหมด 16 หลัง บทบาทของสาลาเหล่านี้คือใช้เป็นสถานที่ดั้งศพ เพื่อบำเพ็ญกุสลตามประเพณี ซึ่งจะมีประชาชนมาติดต่อขอดั้งศพเป็นประจำมิได้ขาดบางวันก็มีมาก จนเต็มทุกสาลาและในแต่ละวันจะมีการณาปนกิจหรือเผาศพไม่ต่ำกว่า 5 ศพ ระยะเวลาของการดั้งศพ ไว้บำเพ็ญกุสลที่สาลาบำเพ็ญกุสลเพื่อรอการณาปนกิจนั้นจะเป็นไปตามประเพณีนิยม คือ จะมีการตั้ง สพไว้ทั้ง 3 วันและ 7 วัน หรือวันเดียวแล้วเผาก็มี การจะตั้งสพไว้ก็วันนั้นขึ้นอยู่กับกำลังทรัพย์ สรัทธา ความประสงค์ และความพร้อมของเจ้าภาพ แต่ส่วนใหญ่จะนิยมตั้งสพไว้ 7 วัน เมื่อตั้งศพแล้วตอน กลางคืนเจ้าภาพจะนิมนต์พระในวัดมาสวดอภิธรรมทุกคืนตามประเพณีจนกว่าจะถึงวัน ณาปนกิจศพ ในการสวดอภิธรรมนั้นทางวัดจะจัดแบ่งพระสำหรับสวดไว้เป็นชุด ๆ แต่ละชุดจะจัดสรรให้สามเณรได้ ลงสวดด้วยทุกครั้งซึ่งเรื่องนี้พระภิกษุในวัดรูปหนึ่งกล่าวว่าเป็นนโยบายของทางวัดที่ต้องการให้สามเณร มีรายได้บ้าง เพราะว่าสามเณรไม้ได้ไปกิจนิมนต์นอกวัดเหมือนกับพระภิกษุสงฆ์

อีกประการหนึ่งเป็นที่น่าสังเกตคือในการตั้งสพไว้ที่ศาลานั้นกลางคืนจะมีการสวดอภิธรรม
และมีผู้คนมาร่วมฟังพระสวดอภิธรรมกันเป็นจำนวนมากแต่ตอนกลางวันส่วนมากจะปิดศาลาทิ้งไว้ ใน
เรื่องนี้เจ้าภาพหลายคนให้ความเห็นตรงกันว่าเป็นเพราะมีงานที่ต้องทำในเวลากลางวันจึงจำเป็นต้อง
ปิดศาลาทิ้งไว้ข้อนี้แตกต่างกับในต่างจังหวัดที่มีการเฝ้าศพตลอดเวลาทั้งกลางวันและกลางคืนซึ่งทั้งญาติ ๆ
และชาวบ้านต่างก็มาร่วมงานช่วยกันจนกว่าจะถึงวันเผา ทำให้เจ้าภาพหรือญาติของผู้ตายคลายความ
เศร้าโศกและอบอุ่นใจใต้ไม่น้อยที่เป็นเช่นนั้นเป็นเพราะสภาพของสังคมและวิถีชีวิตของคนในต่างจังหวัด
ในชนบท กับในเมืองหลวงมีความแตกต่างกันนั่นเอง อนึ่งในการจัดงานศพหรือตั้งศพเพื่อบำเพ็ญกุศล
ในวัดนั้นหากเจ้าภาพมีความประสงค์จะเลี้ยงพระทางวัดก็จะจัดภัตตาหารให้โดยทางวัดมีเจ้าหน้าที่โรง
ครัวไว้บริการ หรือหากเจ้าภาพจะจัดหามาเองก็สุดแท้แต่ความประสงค์ของเจ้าภาพ เมื่อสิ้นสุดการดั้ง
ศพบำเพ็ญกุศลหรือฌาปนกิจศพเสร็จแล้วทางวัดจะจัดเก็บค่าน้ำ ค่าไฟ และค่าศาลาจากเจ้าภาพ ทั้งนี้
ต้องมีการตกลงล่วงหน้าตั้งแต่วันแรกก่อน การเก็บค่าศาลานนั้นจะขึ้นอยู่กับขนาดและคุณภาพของศาลา
ซึ่งมีทั้งขนาดใหญ่และเล็ก คุณภาพดี ปานกลาง และตามสภาพ เช่น ติดแอร์ ปูพรม ติดพัดลม ปู
กระเบื้อง เป็นต้น แต่หากเป็นศพที่ไม่มีญาดิ ศพอนาถา หรือศพที่เจ้าภาพยากจนไม่มีปัจจัยค่าศาลาจริง ๆ
ทางวัดก็จะบริการให้ฟรี

ณาปนสถานหรือเมรุที่เผาศพมี 1 หลัง จากการสัมภาษณ์พระภิกษุในวัดรูปหนึ่งกล่าวว่า ปัจจุบันมีการปรับปรุงให้เป็นชนิดที่ไร้กลิ่นไร้ควัน เพราะวัดตั้งอยู่ท่ามกลางชุมชน เพื่อไม่ให้กลิ่นและ ควันไปรบกวนชาวบ้านและพระสงฆ์ภายในวัด ประกอบกับเมรุเองต้องทำงานหนักเพราะมีการเผาศพ ในแต่ละวันไม่ค่ำกว่า 5 ศพขึ้นไป ในการเผาศพนั้นทางวัดจะมีสัปเหร่อประจำวัดไว้คอยบริการให้ความ สะดวกและจัดการเผาศพพร้อมทั้งคอยตรวจตราดูแลให้เกิดความถูกต้องเรียบร้อยและเป็นไปตามประเพณี ในการนี้เจ้าภาพต้องจ่ายค่าบริการให้แก่สัปเหร่อด้วย

นอกจากนี้ภายในวัดยังมีอาคารสำหรับจอดรถซึ่งก่อสร้างเป็นตึก 4 ชั้น ไว้บริการในการจอด รถแก่ประชาชนทั่วไป รถที่จะนำมาจอดภายในอาคารจอดรถของวัดนั้นจะต้องรับบัตรจากเจ้าหน้าที่ที่ ประตูทางเข้าวัดเสียก่อน โดยทางวัดจะคิดค่าจอดรถครั้งละ 10 บาท หากไม่มีตราประทับจากเจ้า หน้าที่ของวัดจะคิดค่าจอดรถชั่วโมงละ 10 บาทต่อรถ 1 คัน สำหรับรายที่ต้องนำรถมาจอดไว้เป็น ประจำนั้นทางวัดคิดค่าบริการเป็นรายเดือน ส่วนรายได้ที่เกิดจากการเก็บค่าจอดรถนั้นทางวัดจะนำไป เป็นค่าใช้จ่ายในด้านต่างๆ ภายในวัด ตามที่เห็นสมควร

## ปูชนียวัตถุ

ในส่วนของปูชนียวัตถุที่สำคัญของวัดนั้นมีดังนี้ คือ พระประธานซึ่งประดิษฐานอยู่ภายในใน อุโบสถนามว่า "หลวงพ่อพระพุทธมงคล" เป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย สมัยต้นกรุงรัตนโกสินทร์ หน้า ตักกว้าง 1.13 เมตร สูง 1.68 เมตร ลงรักปิดทอง เหนือพระเกศประกอบด้วยฉัตรโคมไฟ 7 ชั้น ประทับอยู่บนฐานชุกชี 2 ชั้น ชั้นแรกเป็นฐานหินอ่อน ชั้นบนเป็นฐานปูนปั้นลงรักปิดทองประดับกระจกสี บนฐานชั้นแรกเป็นที่ประดิษฐานพระอัครสาวกสององค์ยืนอยู่บนฐานหินอ่อนแกะบัวหงาย ใต้ฐานชุกชี บรรจุพระพุทธรูปปางต่างๆ พระผงพุทธคุณ และเหรียญพระคณาจารย์ต่างๆ เมื่อวันวิสาขบูชาที่ 10 พฤษภาคม 2541

พระพุทธรูปประดิษฐานหน้าอุโบสถนามว่า "หลวงพ่อดำ" เพราะเป็นสัมฤทธิ์รมดำ ประทับ ยืนยกพระหัดถ์ทั้งสองข้าง เป็นพระพุทธรูปทรงเครื่องสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ หล่อด้วยทองเหลืองลงรัก ปิดทอง อีกองค์หนึ่งหล่อขึ้นใหม่พร้อมกับการสร้างอุโบสถหลังใหม่นี้เพื่อประดิษฐานไว้คู่กัน

นอกจากนี้ทางด้านหลังอุโบสถยังมีพระเจดีย์ทรงกลมสมัยด้นกรุงรัตนโกสินทร์ มีบันไดขึ้น ชั้นทำประทักษิณได้บูรณะปฏิสังขรณ์ด้วยการสร้างครอบทรงเดิมที่มีฐานกว้าง 8 เมตร สูงประมาณ 15 เมตร สร้างเป็นห้องโถงสี่เหลี่ยมพื้นและฝาปูด้วยหินอ่อนและหินแกรนิตและมีเจดีย์ทรงกลม ประดิษฐานบนห้องโถงสี่เหลี่ยมสีทอง มีแนวระเบียงเดียวกันกับอุโบสถ พระเจดีย์นี้เป็นที่ประดิษฐาน ของพระบรมสารีริกธาตุที่คุณหญิงฉวี วรกาญบัญชา (ฉวี บุญราศรี) ได้อัญเชิญมาประดิษฐานไว้เมื่อ พ.ศ. 2516

## 6) การจัดระเบียบของวัด

เนื่องจากวัดมีพื้นที่กว้างขวางพอเพียงจึงมีการก่อสร้างถาวรวัตถุและดำเนินกิจกรรมหลายอย่าง ประกอบกับทางวัดมีบุคลากรจำนวนมาก ดังนั้นจึงจำเป็นต้องจัดการสิ่งต่างๆ ให้เป็นไปอย่างมีระเบียบ เรียบร้อยเป็นที่น่าศรัทธาแก่ผู้พบเห็น ทางวัดจึงได้ดำเนินการจัดระเบียบสิ่งต่าง ๆ ภายในวัดขึ้น กล่าว คือในส่วนของพื้นที่ตั้งวัดนั้นทางวัดได้จัดแบ่งพื้นที่ออกเป็น 3 ส่วนใหญ่ ๆ คือ

- (1) ส่วนที่เป็นเขตพุทธาวาส ตั้งอยู่ทางด้านหน้าวัคติดกับโรงเรียนเทศบาลวัดหัวลำโพงและ มูลนิธิร่วมกตัญญู
- (2) ส่วนที่เป็นเขตสังฆาวาส เป็นที่จำพรรษาของพระภิกษุสงฆ์ สามเณร แบ่งถาวรวัตถุเป็น กุฏิสงฆ์ อาคารเรียน ทอสมุด ศาลาบำเพ็ญกุล และทอกลองทอระฆัง เป็นต้น
- (3) ส่วนที่เป็นเขตสาธารณสงเคราะห์ แบ่งเป็น 2 ส่วน คือ ส่วนที่อยู่ด้านหน้าของวัดทาง ทิศเหนือ เป็นที่ตั้งของโรงเรียนเทศบาลวัดหัวลำโพงและมูลนิธิร่วมกตัญญู และส่วนที่อยู่ด้านหลังวัด ทางทิศใต้ เป็นที่ตั้งของโรงเรียนพุทธจักรวิทยา

สำหรับการจัดระเบียบด้านการปกครองนั้น นอกจากจะมีเจ้าอาวาสและผู้ช่วยเจ้าอาวาสอีก สองรูปช่วยกันบริหารปกครองวัดแล้ว ทางวัดยังได้จัดตั้งเจ้าหน้าที่ประจำหน่วยต่าง ๆ เช่น เจ้าหน้าที่ประจำอุโบสถ เจ้าหน้าที่ประจำสำนักงานกลาง เลขานุการวัด และเลขานุการเจ้าคณะเขตซึ่งเป็นพระ ภิกษุสงฆ์ในวัด และเจ้าหน้าที่ฝ่ายศาสนพิธีประจำศาลาบำเพ็ญกุศลและฌาปนสถาน ซึ่งส่วนใหญ่เป็น ฆราวาส เป็นต้น เจ้าหน้าที่เหล่านี้มีภาระหน้าที่ต้องรับผิดชอบและปฏิบัติตามที่วัดมอบหมาย ซึ่งทางวัดจะมีนิตยภัตประจำเดือนให้ตามสมควร

นอกจากนี้ทางวัดยังได้ตั้งระเบียบ กฎเกณฑ์ กติกา ประจำวัดขึ้นเพื่อให้เป็นระเบียบปฏิบัติ สำหรับพระภิกษุสามเณรและศิษย์วัด เช่น ระเบียบว่าด้วยการรับพระภิกษุสามเณรที่จะเข้ามาอยู่ภายใน วัดจะต้องได้รับความเห็นชอบจากเจ้าอาวาส และต้องสอบบาลีได้ในชั้นใดชั้นหนึ่งก่อน พระภิกษุ สามเณรที่เป็นนักเรียนจะต้องสอบเปรียญ 6 ได้เสียก่อนทางวัดจึงจะอนุญาตให้ไปเรียนวิชาทางโลกได้ หากผู้ใดฝ่าฝืนจะต้องได้รับโทษตามกฎของวัด เช่น ให้ออกไปเสียจากวัด หรือทำทัณฑ์บนไว้ก่อนแล้ว แต่กรณี

#### 7) การจัดสรรผลประโยชน์ของวัด

ทางวัดมีพื้นที่ส่วนหนึ่งในเขดด้านหน้าของวัดซึ่งปัจจุบันถูกทางด่วนตัดผ่านจึงได้ทำผาติกรรม พื้นที่ส่วนนี้ไป ทางวัดได้จัดการผลประโยชน์จากที่ดินส่วนนี้โดยผ่านกรมการสาสนา และนำรายได้ซึ่ง เป็นดอกเบี้ยมาเป็นค่าใช้จ่ายในการก่อสร้างถาวรวัตถุและบูรณะปฏิสังขรณ์วัด นอกจากนี้ทางวัดยังมี รายได้จากการเช่าบูชาวัตถุมงคลที่ได้จัดสร้างไว้จำนวนมาก โดยมีเจ้าหน้าที่ซึ่งเป็นฆราวาสสองคนคอย ให้บริการประจำอยู่ที่แผนกวัตถุมงคลซึ่งอยู่ติดกับสำนักงานกลางของวัด และรายได้ประจำของวัดอีก อย่างหนึ่งคือค่าบริจาคบำรุงสาลาบำเพ็ญกุสลและค่าจอดรถจากอาคารจอดรถของวัด ซึ่งในแต่ละวันจะ มีผู้มาใช้บริการเป็นจำนวนมาก

Copyright by Mahidol University

#### 8) การจัดการศึกษา

ก่อนที่จะเปิดเป็นสำนักเรียนอย่างเป็นทางการนั้นทางวัดได้สนับสนุนส่งเสริมให้พระภิกษุ สามเณรศึกษาพระปริยัติธรรมจากสำนักเรียนอื่นได้ตามอัธยาศัย เมื่อปี พ.ศ.2530 จึงได้เริ่มดำเนินการ ก่อสร้างโรงเรียนปริยัติธรรมนครเขตประชาสรรค์ สำนักเรียนวัดหัวลำโพงขึ้น และเปิดทำการเรียนการ สอนพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรมและแผนกบาลี โดยแผนกธรรมเปิดสอนตั้งแต่นักธรรมชั้นตรี ถึง นักธรรมชั้นเอก แผนกบาลีเปิดสอนตั้งแต่ชั้นประโยค ป.ธ.3 ถึง ชั้นประโยค ป.ธ.7 และได้ดำเนินการ จัดการศึกษามาอย่างต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน มีพระภิกษุสามเณรที่เป็นนักเรียนโดยเฉลี่ยในแต่ละปีการ ศึกษาประมาณ 60 รูป สำหรับการศึกษาพระปริยัติธรรมของฆราวาสนั้นทางวัดได้จัดให้มีการเรียนการ สอนธรรมศึกษาทั้งธรรมศึกษาชั้นตรี ชั้นโท และชั้นเอก ซึ่งผู้ที่มาเรียนส่วนใหญ่เป็นนักเรียนใน โรงเรียนที่ตั้งอยู่ในพื้นที่ของวัดนั้นเอง

นอกจากนี้ทางวัดยังได้ร่วมมือกับทางราชการสร้างโรงเรียนวัดหัวลำโพงสังกัดกรุงเทพมหานคร เปิดสอนในระดับประถมศึกษา และโรงเรียนพุทธจักรวิทยาสอนในระดับมัธยมศึกษา พร้อมทั้งได้ส่ง เสริมให้มีการเปิดโรงเรียนผู้ใหญ่ขึ้นในโรงเรียนดังกล่าวซึ่งตั้งอยู่ในบริเวณพื้นที่ของวัดด้วย และทางวัด ยังได้จัดให้พระภิกษุสามเณร 8 รูปไปช่วยสอนวิชาพระพุทธศาสนาที่โรงเรียนทั้งสองแห่งด้วย

#### 9) การสาธารณสงเคราะห์

ทางวัดได้จัดมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนทุกปี รวมทั้งจัดตั้งมูลนิธิสงเคราะห์การ ศึกษาแก่ เยาวชน มูลนิธิสงเคราะห์พระภิกษุสามเณร สมาคมการกุศลวัดหัวลำโพง ให้มูลนิธิร่วมกตัญญูใช้ ที่ดินของวัด 100 ดารางวา จัดตั้งสาขาของมูลนิธิขึ้นโดยร่วมมือกับสโมสรโรดารี่กรุงเทพใต้ และจัดให้ มีสนามผักผ่อนบริการแก่ประชาชนในบริเวณทางด้านหน้าวัด แต่ปัจจุบันสนามนี้ถูกถนนตัดผ่านทาง วัดจึงทำผาดิกรรมที่ดินส่วนนี้ และนำรายได้มาเป็นค่าใช้จ่ายในกิจการต่าง ๆ ของวัด

ในส่วนของการจัดมอบทุนการศึกษานั้นทางวัดได้จัดมอบทุนการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณร ที่สอบไล่ได้และจัดมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียน นักศึกษา ที่เรียนดีมีความประพฤติ เรียบร้อยแต่ผู้ปกครองมีรายได้น้อย ในเขตบางรักและเขตใกล้เคียง ทั้งในระดับประถมศึกษา มัธยมศึกษา และอุดมศึกษา จำนวน 314 ทุน เป็นประจำทุกปี

นอกจากนี้ทางวัดยังได้จัดให้ทุนอาหารกลางวันแก่เด็กทั่วไปตามโรงเรียนต่าง ๆ เป็นจำทุกปี และยังได้อนุญาตให้ประชาชนนำสินค้ามาจำหน่าย และตั้งร้านค้า หาบเร่ แผงลอย ภายในวัดได้ เนื่องจากแต่ละวันมีผู้คนผ่านเข้าออกวัดเป็นจำนวนมากและวัดมีพื้นที่พอเพียงจึงสามารถให้บริการใน ส่วนนี้ได้

#### 10) ลำดับเจ้าอาวาส

มีเจ้าอาวาสตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน รวม 10 รูป ตามลำดับดังนี้

- 1) สมภารมาก
- 2) สมภารแตง

3) สมภารแฟง ดำรงตำแหน่งถึง พ.ศ. 2442

4) พระครูญาณมุนี (สิงห์) ดำรงตำแหน่ง พ.ศ. 2442-2467

5) พระครูวินัยธร (ปัด) ดำรงตำแหน่ง พ.ศ. 2467-2472

6) พระครูสมุห์พุฒ คำรงตำแหน่ง พ.ศ. 2472-2475

พระมหายวง ดำรงตำแหน่ง พ.ศ. 2475-2481

- 8) พระราชวิสุทธิโมลี (ขาว ปุสุสนาโค) ดำรงดำแหน่ง พ.ศ. 2481-2522
- 9) พระครูนครเขตบริรักษ์ (สุวิทย์ จิตวิชฺโช จบ ป.ธ.3, M.A.) ดำรงดำแหน่ง พ.ศ.2522-2534
- <mark>> 10) พระพิพัฒน์ปร<mark>ิยัติสุนทร (นรินทร์</mark> นรินุโท) ดำรงดำแหน่ง พ.ศ. <mark>2</mark>534-ปัจจุบัน ปัจจุบั<mark>นวัดหัวสำโพงมีพระภิกษุ จำนวน 50</mark> รูป สามเณ<mark>ร 3</mark>0 รูป ศ<mark>ิษ</mark>ย์วัด 13 คน</mark>

#### 4.3.3 วัดแก้วแจ่มฟ้า

# 1) ประเภทชั้น<mark>และชนิดของวั</mark>ด

วัดแก้วแจ่มฟ้า มีฐานะเป็นวัดราษฎร์ ในสังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย

## 2) สถานที่ตั้งวัด

ดั้งอยู่เลขที่ 476 ถนนสี่พระยา แขวงมหาพฤฒาราม เขตบางรัก กรุงเทพมหานคร พื้นที่ ตั้งวัดแต่เดิมเป็นที่ราบลุ่ม ปัจจุบันได้ปรับปรุงพื้นให้สูงขึ้นและเทคอนกรีตทั่วบริเวณวัด หน้าวัดอยู่ทาง ด้านทิศใต้ซึ่งมีถนนสี่พระยาผ่าน

### 3) เขตและอุปจารของวัด

อาณาเขตของวัดนี้ ด้านทิศเหนื่อยาว 136 เมตร ติดต่อกับที่ดินของเอกชน ทิศใต้ยาว 116 เมตร ติดต่อกับถนนสี่พระยา ทิศตะวันออก ยาว 112 เมตร ติดต่อกับซอยแก้วฟ้าและ ที่ดินของเอกชน ทิศตะวันตกยาว 94 เมตร ติดต่อกับแฟลตตำรวจบางรัก

#### 4) ชื่อวัด

ในหนังสือเรื่องประวัติวัดทั่วราชอาณาจักรของกรมการศาสนา (สมคิด ทองสิมา และคณะ, 2526:31) กล่าวไว้ว่า แต่เดิมนั้นวัดแก้วแจ่มฟ้าตั้งอยู่ที่บริเวณโรงแรมรอแยลออร์คิด เป็นวัดเก่าแก่ที่

สร้างมานานแล้ว ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 5 โปรดให้ย้ายมาตั้งอยู่ ณ ท้องที่ปัจจุบัน โดยพระบรมราชโองการที่ 36/203 ลงวันที่ 7 พฤษภาคม พ.ศ. 2450 ให้มีนามว่า "วัดแก้วแจ่มฟ้า" แต่ประชาชนทั่วไป นิยมเรียกว่า "วัดแก้วฟ้าล่างำ เพื่อให้คู่กับวัดแก้วฟ้าบนหรือวัดแก้วฟ้าจุฬามณี

เกี่ยวกับผู้สร้างวัดนั้น ประชาชนเชื่อกันว่า นายแก้ว กับ นางแจ่ม เป็นผู้สร้าง ซึ่งข้อนี้ สันนิษฐานได้ว่าอาจมีส่วนเกี่ยวข้องกับการตั้งชื่อว่าวัดแก้วแจ่มฟ้าก็ได้ อย่างไรก็ตามในกาลต่อมา ประชาชนส่วนใหญ่ยังคงใช้นามวัดเป็น "วัดแก้วฟ้าล่าง" อยู่ทางวัดจึงได้ประกาศเปลี่ยนนามใหม่ (เป็นนามที่เคยใช้แล้วในสมัยรัชกาลที่ 5) ขึ้นอีกครั้งหนึ่ง เมื่อวันที่ 2 พฤศจิกายน พ.ศ. 2509 ว่า "วัดแก้วแจ่มฟ้า" และใช้มาจนถึงปัจจุบัน

## 5) <mark>อาคารเสนา</mark>สนะ ปูชนียวั<mark>ตถ</mark>ุสถานและการใช<mark>้ประโยชน์</mark>

อุโบสถสร้าง เมื่อ พ.ศ. 2450 กว้าง 9 เมตร ยาว 13 เมตร หน้าบันเป็นลายดอกใม้ ฝีมือช่างชาวจีน ปัจจุบันได้ทำการบูรณปฏิสังขรณ์ใหม่เพิ่งแล้วเสร็จเมื่อปลายปี พ.ศ.2543 และได้จัด งานสมโภชอย่างยิ่งใหญ่เป็นเวลาถึง 15 วัน 15 คืน เรียกว่างานปิดทองฝังลูกนิมิตฉลองอุโบสถหลัง ใหม่ โดยเริ่มงานดั้งแต่วันที่ 25 มกราคม 2543 ถึงวันที่ 8 กุมภาพันธ์ 2544 ซึ่งอยู่ในช่วงเทศกาล ตรุษจีนและเทศกาลขึ้นปีใหม่ และกำหนดให้วันสุดท้ายของงานตรงกับวันมาฆบูชา ทางวัดจึงจัดฉลอง อย่างยิ่งใหญ่โดยจัดให้มีมหรสพ คือภาพยนตร์ ลิเก ดนตรี ทุกวันตลอดงานทุกอย่างเปิดให้ชมฟรี ภายในงานมีผู้นำสินค้าต่าง ๆ มาขายในบริเวณวัดอย่างเนืองแน่น และมีประชาชนมาร่วมงานในแต่ละ วันเป็นจำนวนมากโดยเฉพาะในวันสุดท้ายมีประมาณ 5,000 คน งานปิดทองฝังลูกนิมิตนี้นับว่าเป็นที่ นิยมมากในหมู่ประชาชนเพราะมีความเชื่อว่าจะได้บุญมาก ภายในงานจึงปรากฏว่ามีผู้สูงอายุที่ต้องนั่ง รถเข็นมาร่วมทำบุญอยู่หลายคน ในแง่ของการใช้ประโยชน์นั้น อุโบสถนอกจากจะใช้เป็นที่ประกอบ สังมกรรมในส่วนของพระภิกษุสงฆ์แล้วยังใช้เป็นสถานที่ประกอบกิจกรรมในวันสำคัญทางศาสนา เช่น จัดพิธีเวียนเทียน ถวายสังฆทาน และเป็นที่สมาทานรักษาอุโบสถศิลและพังธรรมของอุบาสกอุบาสิกา เป็นต้น

วิหารหลังใหญ่ ตั้งอยู่ทางด้านเหนืออุโบสถเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธใสยาสน์ ส่วนวิหาร หลังเล็กซึ่งสร้างไว้คู่กันเป็นที่ประดิษฐานรูปหล่อของหลวงพ่อแดง เนื่องจากวิหารทั้งสองแห่งนี้เป็นที่ ประดิษฐานปูชนียวัตถุที่สำคัญของวัดและเป็นที่เคารพศรัทธาของประชาชนในชุมชน เมื่อถึงเทศกาล ตรุษจิ่นทางวัดจึงนิยมจัดงานประจำปี ซึ่งในแต่ละปีจะมีญาติโยมมาร่วมทำบุญและสักการบูชาปูชนีย วัตถุทั้งสองนี้เป็นจำนวนมาก ซึ่งทางวัดได้ตั้งตู้บริจาคพร้อมจัดธูป เทียน ใบเชียมซี ไว้บริการแก่ ประชาชนทั่วไปที่มาร่วมทำบุญด้วย

สำนักงานกลางของวัดตั้งอยู่ทางทิศใต้ของอุโบสถ เป็นศูนย์กลางที่คอยอำนวยความสะดวก ให้คำปรึกษาแนะนำแก่ประชาชนที่มาติดต่อกับทางวัด โดยทางวัดได้แต่งตั้งเจ้าหน้าที่ซึ่งเป็นพระภิณษุ V ไว้ประจำสำนักงาน 3 รูป โดยพระภิกษุเจ้าหน้าที่ทั้ง 3 รูปนี้จะมาจากการเลือกตั้งของพระภิกษุ สามเณรภายในวัดและจะอยู่ในวาระคราวละหนึ่งปี เมื่อครบกำหนดก็จะมีการประชุมและเสนอชื่อเจ้า หน้าที่แล้วโหวตกันในที่ประชุมอย่างเปิดเผย ผู้ที่ได้รับเสียงสนับสนุนมากก็จะได้รับการแต่งตั้งให้เป็น เจ้าหน้าที่ประจำสำนักงานกลาง โดยทางวัดไม่มีนิตยภัตให้แต่จะให้สิทธิพิเสษคือให้รับกิจนิมนต์บ่อย กว่ารูปอื่นๆ และในการจัดพระไปกิจนิมนต์นั้นก็จะมีพระเจ้าหน้าที่ซึ่งเรียกว่า พระภัตดุทเทสก์ เป็นผู้ คอยจัดนิมนต์พระไปกิจนิมนต์ด่างๆ เมื่อทางวัดมีกิจนิมนต์ นอกจากนี้สำนักงานกลางยังทำหน้าที่เป็น คลังพัสดุเก็บสิ่งของต่างๆ เช่น ถังสังฆทาน เสื่อ อาสนะ และเครื่องไทยธรรมต่างๆ รวมทั้งเป็นที่จัด ให้เช่าบูชาวัตถุมงคลของวัดซึ่งมีทั้งพระเครื่องพระบูชาที่ทางวัดได้จัดเครียมไว้ให้ประชาชนผู้สนใจ ทั่วไปได้เช่าบูชาตามต้องการ ซึ่งวัดได้นำรายได้ส่วนนี้ไปสมทบทุนในการก่อสร้างและซ่อมแซม ถาวรวัตถุภายในวัด

ศาลาบำเพ็ญกุศล มีอยู่ 5 หลัง ใช้เป็นสถานที่ตั้งศพบำเพ็ญกุศลโดยทางวัดคิดค่าบริการค่าน้ำไฟ เป็นรายคืน หากเป็นศาลาใหญ่คิดคืนละ 900 บาท ถ้าศาลาเล็กคิดคืนละ 500 บาท ศพที่มาตั้งที่
ศาลาบำเพ็ญกุศลส่วนใหญ่จะตั้งไว้ 7 วัน และนับตั้งแต่ภาวะเศรษฐกิจของประเทศตกต่ำเป็นต้นมา
ประชาชนจำนวนมากจะนิยมตั้งศพไว้เพียง 3 วัน สำหรับค่าเผาศพนั้นทางวัดคิดศพละ 2,000 บาท
แต่หากเป็นศพอนาถา หรือศพที่ยากจนจริง ๆ ทางวัดก็สงเคราะห์ให้ฟรี และถ้าเป็นศพของเจ้าหน้าที่
กรุงเทพมหานครก็จะจัดการเผาให้ฟรีเพราะทางวัดเห็นว่ากรุงเทพมหานครได้สนับสนุนงบประมาณ
ส่วนหนึ่งในการก่อสร้างเมรุหรือฌาปนสถานแบบไร้กลิ่นไร้ควันให้แก่ทางวัดซึ่งมือยู่หนึ่งหลังในปัจจุบัน

กุฏิสงฆ์ปัจจุบันมีจำนวน 6 หลัง เป็นอาคารคอนกรีด 4 ชั้น 1 หลัง 3 ชั้น 2 หลัง และ 2 ชั้น 3 หลัง ใช้เป็นที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสงฆ์สามเณรและศิษย์วัดตามปกติ ส่วนชั้นที่สี่ของอาคาร 4 ชั้นนั้นสร้างเป็นห้องโถงใช้เป็นที่พักของอาคันตุกะ นอกจากนี้ยังมีหอกลองหอระฆังสำหรับตีบอกเวลา ในการทำกิจวัตรของพระภิกษุสามเณรอีก 1 หลัง

สำหรับปูชนียวัตถุที่สำคัญของวัดนั้นมีดังนี้ คือ พระประธานประดิษฐานเป็นประธานของวัด อยู่ภายในอุโบสถ พระพุทธใสยาสน์ประดิษฐานอยู่ภายในวิหารหลังใหญ่ พระกาลเถระ หรือที่ชาวบ้าน เรียกกันว่า "หลวงพ่อแดง" เป็นรูปหล่อจำลองพระอรหันด์เถรเจ้าองค์หนึ่งในสมัยพุทธกาล หน้าตัก กว้างประมาณ 4-5 นิ้ว ประดิษฐานอยู่ในวิหารหลังเล็ก เป็นที่เคารพสักการะของประชาชนในชุมชนโดยรอบ

### 6) การจัดระเบียบของวัด

มีการจัดระเบียบพื้นที่โดยสัมพันธ์กับสิ่งก่อสร้างและประโยชน์ทางการใช้สอย ซึ่งสามารถแบ่ง พื้นที่ของวัดออกเป็น 4 เขต คือ

> (1) เขตพุทธาวาส เป็นที่ตั้งปูชนียวัตถุสถานของวัด เช่น อุโบสถ วิหาร เป็นต้น Copyright by Manidol University

- (2) เขตสังฆาวาส เป็นที่ตั้งของหมู่กุฏิอันเป็นที่พักอาศัยจำพรรษาของพระภิกษุสงฆ์
- (3) เขตสาธารณสงเคราะห์ เป็นที่ตั้งโรงเรียนวัดแก้วแจ่มฟ้า ศาลาบำเพ็ญกุศล ฌาปนสถาน ลานวัด และลานจอดรถ
- (4) เขตจัดประโยชน์ ทางวัดได้จัดแบ่งพื้นที่ส่วนหนึ่งไว้เป็นเขตจัดประโยชน์โดยมีวัตถุเพื่อ อนุเคราะห์ชาวบ้านและจัดหารายได้บำรุงและพัฒนาวัด พื้นที่ดังกล่าวนี้มีการก่อสร้างตึกคอนกรีต 4 ชั้น 8 คูหา โดยเก็บค่าเช่าเป็นรายเดือน

ในด้านการจัดระเบียบการปกครองวัดนั้น นอกจากจะมีเจ้าอาวาสเป็นผู้ปกครองแล้วยังมี การแต่งตั้งผู้ช่วยเจ้าอาวาส เลขานุการ และหัวหน้าฝ่ายบัญชีและการเงินของวัด เป็นต้น ส่วนกฎ เกณฑ์กติกาอื่นๆ นั้นไม่มีอะไรเป็นพิเศษ เพียงแต่ให้พระภิกษุสามเณรภายในวัดขยันทำกิจวัตรบ้าง ตามสมควรซึ่งทางวัดก็มิได้เข้มงวดกวดขันมากนัก สำหรับศิษย์วัดก็ให้ดูแลรักษาความสะอาดภายใน บริเวณวัดตามสมควร

#### 7) การจัดสรรผลประโยชน์ของวัด

ดังกล่าวแล้วว่าวัดมีการจัดสรรผลประโยชน์เพื่อหารายได้บำรุงและพัฒนาวัดในเขตจัดประโยชน์ ของวัด ซึ่งมีอาคาร ศึกแถวสำหรับเช่า 4 ชั้น 8 คูหา โดยคิดค่าเช่าห้องละ 500 บาทต่อเดือน แต่หาก ผู้เช่า ๆ ทั้ง 4 ชั้นในหนึ่งคูหา คิดค่าเช่าเดือนละ 2,000 บาท ซึ่งปัจจุบันมีประชานเช่าอยู่เต็มทุกห้อง ทุกคูหาและยังไม่เคยเกิดปัญหาใด ๆ ระหว่างผู้เช่ากับทางวัดนอกจากบางครั้งผู้เช่าบางรายอาจจ่ายค่า เช่าช้ากว่ากำหนดบ้างซึ่งทางวัดก็อนุโลมให้โดยมิได้ว่ากล่าวแต่ประการใด

นอกจากอาคารเช่าแล้วทางวัดยังได้จัดลานวัดส่วนหนึ่งเป็นสานจอดรถแก่ประชาชนทั่วไปที่ ต้องการนำรถมาจอดในวัด โดยวัดคิดค่าบริการจอดรถเป็นชั่วโมง ๆ ละ 10 บาท ยกเว้นผู้ที่มาร่วมงาน ศพนำรถมาจอดในวัดในช่วงเวลาฟังพระสวดพระอภิธรรมหรือเผาศพทางวัดก็ไม่ได้คิดค่าบริการจอดรถ แต่ประการใด

### 8) การจัดการศึกษา

ทางวัดได้เปิดสอนพระปริยัติธรรมเฉพาะแผนกธรรมมาตั้งแด่ พ.ศ.2513 แต่ปัจจุบันเปิดสอน เฉพาะพระนวกะในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาเท่านั้น ส่วนแผนกบาลีนั้นไม่ได้จัดการเรียนการสอนโดยตรง แต่ได้ส่งเสริมให้พระภิกษุสามเณรไปเรียนที่สำนักเรียนอื่นแทน นอกจากนี้ยังได้สนับสนุนการศึกษา ของชาติโดยให้ความร่วมมือกับทางราชการสร้างโรงเรียนเทศบาลขึ้นภายในวัดและยังได้อนุญาดให้ทางโรงเรียนสารพัดช่างสี่พระยา สังกัดกรมอาชีวศึกษา กระทรวงศึกษาธิการ ใช้บริเวณวัดเป็นสถาน ที่ทำการสอนในภาคปฏิบัติของบางแผนกวิชาโดยมิได้คิดค่าบริการและสถานที่แต่ประการใด

#### 9) การสาธารณสงเคราะห์

ทางวัดได้จัดถวายทุนการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรที่สอบพระปริยัติธรรมได้เป็นประจำทุกปี โดยนำทุนดังกล่าวมาจากมูลนิธิวัดแก้วแจ่มฟ้า (สะอิ้งทิพย์ รัตนวานิช) ส่วนทุนการศึกษาสงเคราะห์ แก่นักเรียนนั้นมีการมอบให้เป็นบางปี แต่ไม่ได้มอบให้ในนามของวัดเป็นแต่เพียงพระภิกษุบางรูปนำ รายได้ส่วนตัวจัดมอบให้เป็นทุนการศึกษาแก่นักเรียนที่เรียนดีแต่ยากจนเป็นครั้งคราวเท่านั้น นอกจาก นี้ทางวัดยังได้จัดฌาปนกิจสงเคราะห์ฟรีแก่ศพอนาถาและเจ้าหน้าที่กรุงเทพมหานคร และจัดลานวัด บางส่วนให้เป็นลานจอดรถแก่ประชาชนทั่วไปดังกล่าวแล้ว

#### 10) ลำดับเจ้าอาวาส

ลำดับเจ้าอาวาสวัดแก้วแจ่มฟ้านั<mark>บตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 5 ที่</mark>ทรงพร<mark>ะร</mark>าชทานนามแก่วัดเมื่อปี พ.ศ.2450 เป็นต้นมามีดังนี้

- (1) พระครูถาวรสมณวงศ์ (ชุ่ม) พ.ศ. 2450-2457
- (2) พระอธิการแจ่ม

พ.ศ. 2457

- (3) พระครูวรกิจวิ<mark>จารณ์ (ดิษ) พ.ศ.</mark> 2457-2499
- (4) พระมหาเขี<mark>ยว เต</mark>มิโย

พ.ศ. 2499-2505

(5) พระเทพวรเวที (ธำรง เกสโร) พ.ศ. 2505-ปัจจุบัน ปัจจุบันวัด<mark>แก้วแจ่มฟ้ามีพระภิกษุจำพรรษา 26 รูป สามเณร 9 รูป ศิษ</mark>ย์วัด 17 คน

## 4.3.4 วัดสวนพลู

## 1) ประเภทชั้นชนิดของวัด

วัดสวนพลูเป็นวัดราษฎร์ ในสังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย

# 2) สถานที่ตั้งวัด

วัดสวนพลู ตั้งอยู่เลขที่ 58 ถนนเจริญกรุง แขวงบางรัก เขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ได้รับ พระราชทานวิสุงคามสีมาเมื่อประมาณ พ.ศ.2341 ภายหลังจากการสร้างวัดหนึ่งปี โดยมีเขตวิสุงคาม สีมากว้าง 10 เมตร ยาว 25 เมตร

#### 3) เขตและอุปจารของวัด

มีที่ดินซึ่งเป็นอาณาเขตของวัดในเนื้อที่ 5 ไร่ 1 งาน โฉนดเลขที่ 4283 โดยมีอาณาเขตใน ทิศทั้ง 4 ดังนี้

> ทิศเหนือ ยาว 160 เมตร ติดต่อกับซอยโรงเรียนอัสสัมชัญ ทิศใต้ ยาว 120 เมตร โติดต่อกับถนนถมใหม่ (คลองบางรัก) VEISITY

ทิศตะวันออก ยาว 155 เมตร ติดต่อกับอาคารริมถนนเจริญกรุง
ทิศตะวันตก ยาว 95 เมตร ติดต่อกับอาคารราษฎร และโรงเรียนอัสสัมชัญ
พื้นที่ตั้งวัดเป็นที่ราบสูงห่างจากริมฝั่งแม่น้ำเจ้าพระยาเข้ามาประมาณ 50 เมตร มีทางเข้าวัด
ทางด้านหน้าวัดตรงซอยวัดสวนพลูซึ่งแยกจากถนนเจริญกรุงเข้ามาถึงวัด จึงมีความสะดวกในการ
คมนาคมทั้งทางบกและทางน้ำ

### 4) ชื่อวัด

ในหนังสือเรื่องประวัติวัดทั่วราชอาณาจักร เล่ม 2 ของกรมการศาสนา ซึ่งรวบรวมโดยสมคิด ทองสิมา และคณะ (2526:296) กล่าวว่า "วัดสวนพลูสร้างขึ้นเมื่อประมาณ พ.ศ.2340 ไม่ทราบนาม และประวัติผู้สร้าง แต่เดิมนั้นบริเวณที่ตั้งวัดเป็นสวนพลูของชาวจีนมาก่อน เมื่อได้สร้างวัดขึ้นแล้วจึง ขนานนามตามภูมิประเทศที่ตั้งวัดว่า วัดสวนพลู" ชื่อนี้ยังคงใช้มาจนถึงปัจจุบันโดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง

## 5) อ<mark>า</mark>คารเสนาสนะ ปูช<mark>นียวัตถุสถาน</mark>และการใช้ประโย<mark>ช</mark>น์

อาคารและเสนาสนะภายในวัดมีดังนี้ คือ อุโบสถ กว้าง 7 เมตร ยาว 21 เมตร สร้าง พ.ศ. 2341 ปัจจุบันได้ทำการรื้อถอนและกำลังดำเนินการก่อสร้างหลังใหม่เป็นแบบ 2 ชั้น รูปทรงเป็นแบบ สถาปัตยกรรมสมัยใหม่ซึ่งมีความวิจิตรงดงามเพราะประดับด้วยลวดลายไทยที่นายช่างบรรจงตกแต่งไว้ ด้วยฝีมืออันประณีต แม้ปัจจุบันยังไม่แล้วเสร็จดี สำหรับการใช้ประโยชน์จากอุโบสถนั้นคือใช้เป็นที่ ประกอบสังฆกรรมและทำวัตรสวดมนต์เข้าเย็นของพระภิกษุสงฆ์เป็นที่จัดกิจกรรมในวันสำคัญทางศาสนา เช่น พิธีเวียนเทียน และฟังธรรม เป็นตัน นอกจากนี้ยังเป็นแหล่งท่องเที่ยวที่ดีอีกแห่งหนึ่งด้วยเพราะ อุโบสถเป็นสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ที่มีความสวยงามประกอบกับวัดดั้งอยู่ในย่านชุมชนที่มีการประกอบ ธุรกิจการค้า และโรงแรมขนาดใหญ่จำนวนมาก ประกอบกับเป็นทางผ่านจากถนนเจริญกรุงไปสู่ท่าเรือ ที่แม่น้ำเจ้าพระยา

วิหารพระพุทธใสยาสน์ ตั้งอยู่ทางทิศเหนือของอุโบสถ เป็นที่ประดิษฐานพระพุทธใสยาสน์ ซึ่งเป็นพระประธานประจำวิหาร นอกจากนี้ยังมีพระพุทธรูปปางป่าเลไลย์องค์เล็ก 1 องค์ รูปหล่อพระ ศรีอาริยเมตใตย 1 องค์ รูปหล่อหลวงพ่อเคหะนันทน์ (รองเสวกโท หลวงตรุพรรคบริบาล) 1 องค์ รูปหล่อพระครูสังฆวิธาน (พัน) อดีตเจ้าอาวาสวัดสวนพลูอีก 1 องค์ ทางวัดได้จัดธูปเทียน และใบเซียม ซี่ไว้บริการแก่ประชาชนทั่วไปที่มากราบใหว้ด้วย

ศาลาการเปรียญ กว้าง 12 เมตร ยาว 21 เมตร สร้างเมื่อ พ.ศ. 2477 ปัจจุบันได้ทำการ
บูรณปฏิสังขรณ์ปรับปรุงขึ้นใหม่ ตั้งอยู่ทางทิศใต้ห่างจากอุโบสถประมาณ 35 เมตร ใช้เป็นสถานที่
บำเพ็ญบุญกุศลของประชาชนทั่วไป เช่น ทำบุญเลี้ยงพระ รักษาศิล ฟังธรรมในช่วงเข้าพรรษา เป็นต้น
อาคารเรียนชื่อ "พันธวาคาร" เป็นอาคารไม้ทรงไทยตั้งอยู่ทางตะวันตกของศาลาการเปรียญ

ใช้เป็นสถานที่เรียนพระปริยัติธรรมของพระภิกษุสามเณร

กุฎีสงฆ์มีอยู่ 8 หลัง ใช้เป็นที่อยู่อาศัยจำพรรษาของพระภิกษุ สามเณร

# ปูชนียวัตถุสถานที่สำคัญในวัด

สำหรับปูชนียวัตถุที่สำคัญของวัดนั้น ได้แก่ พระพุทธชินราชจำลอง 1 องค์ ประดิษฐานเป็น พระประธานอยู่ภายในอุโบสถ เจดีย์ใหญ่อยู่ทางด้านหน้าอุโบสถ 1 องค์ พระนอนหรือพระพุทธ ไสยาสน์ซึ่งเป็นประธานแห่งวิหาร 1 องค์ พระพุทธรูปปางถวายเนตรประทับยืนอยู่ด้านหน้าวิหาร 1 องค์ และศาลาเจ้าแม่กวนอิมอวโลกิเตศวร 1 หลัง ปูชนียวัตถุสถานเหล่านี้เป็นที่เคารพศรัทธาของ ประชาชนในชุมชนซึ่งแวะเวียนมากราบไหว้บูชาอยู่เป็นประจำมิได้ขาด

#### 6) การจัด<mark>ระ</mark>เบียบของวัด

เนื่องจากพื้นที่ของวัดคับแคบจึงไม่มีการจัดแบ่งเขตพื้นที่อย่างชัดเจน แต่ก็ได้จัดพื้นที่บริเวณ วัดให้สะอาดร่มรื่นเป็นระเบียบเรียบร้อยมีการปลูกต้นไม้และทำกระถางล้อมรอบ มีการจัดวางม้านั่งไว้ ตามจุดต่าง ๆ มีการสร้างห้องน้ำห้องสุขาไว้บริการแต่มักใส่กุญแจปิดไว้เสมอจึงทำให้ไม่สามารถใช้ ประโยชน์ในส่วนนี้ได้อย่างเต็มที่

ในส่วนของการปกครองนั้นนอกจากจะมีเจ้าอาวาสและรองเจ้าอาวาสตามปกติแล้ว ทางวัด ยังได้วางระเบียบไว้ว่าพระภิกษุสามเณรที่มาอยู่วัดนี้ถ้าไม่เป็นครูสอนก็ต้องเรียนบาลี และภายในสองปี แรกที่มาอยู่วัดจะต้องสอบไส่ได้ชั้นใดชั้นหนึ่งจึงจะมีสิทธิอยู่ต่อไปได้ และในการมาขอสมัครอยู่ที่วัดนั้น จะต้องผ่านการทดสอบโดยการสวดมนต์เจ็ดตำนานหรือสวดปาติโมกข์ได้จึงจะมีสิทธิขออยู่ที่วัดได้ เว้น แต่ผู้ที่สอบได้เปรียญสูงมาจากสำนักเรียนอื่นหรือฆราวาสที่มาขอบวชอยู่ที่วัดโดยตรงมิได้ย้ายมาจากวัดอื่น

#### 7) การจัดการศึกษา

ทางวัดได้เริ่มทำการเปิดสอนพระปริยัติธรรมมาตั้งแต่ ปี พ.ศ. 2470 และได้ดำเนินการเรียน การสอนเรื่อยมาจนถึงปัจจุบันทั้งแผนกธรรมและบาลี ในปี พ.ศ.2540-2542 นี้มีพระภิกษุสามเณรที่ เป็นนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลี 8 รูป ในแผนกบาลีทางวัดเปิดทำการสอนเองถึงประโยค ป.ธ.6 นักเรียนที่เป็นเปรียญสูงกว่านั้นต้องไปเรียนที่สำนักเรียนวัดสามพระยา นอกจากนี้ทางวัดยังได้อนุญาต ให้ทางราชการสร้างโรงเรียนในระดับประถมศึกษาขึ้นภายในวัดเพื่อให้บริการทางด้านการศึกษาแก่ลูก หลานของประชาชนในชุมชนโดยรอบ และทางวัดยังได้ให้พระภิกษุไปช่วยสอนวิชาพระพุทธศาสนา และอบรมศีลธรรมแก่นักเรียนในโรงเรียนดังกล่าวด้วยปัจจุบันโรงเรียนมีนักเรียนอยู่ประมาณ 400 คน

### 8) การสาธารณสงเคราะห์

ทางวัดใต้จัดถวายทุนการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรที่สอบบาลีใด้ และจัดมอบทุน ศึกษาสงเคราะห์ให้นักเรียนที่เรียนดีมีความประพฤติเรียบร้อยในโรงเรียนที่ตั้งอยู่ในวัดเป็นประจำทุกปี V โดยครูอาจารย์และพระภิกษุที่ไปช่วยสอนวิชาพระพุทธศาสนาในโรงเรียนร่วมกันคัดเลือกนักเรียนดังกล่าว นอกจากนั้นทางวัดยังได้จัดแบ่งพื้นที่ของวัดในส่วนของลานวัดด้านหน้าทางเข้าวัดซึ่งคับแค บอยู่แล้วให้เป็นที่จอดรถสำหรับประชาชนทั่วไปโดยทางวัดคิดค่าจอดรถเป็นชั่วโมง ๆ ละ 10 บาท ต่อ คัน ซึ่งในแต่ละวันมีรถมาจอดอยู่เป็นประจำ

#### 9) ลำดับเจ้าอาวาส

เริ่มตั้งแต่ก่อตั้งวัดเป็นต้นมาจนถึงปัจจุบันวัดสวนพลูมีเจ้าอาวาสรวมทั้งสิ้น 5 รูป ตามลำดับ ดังนี้

- (1) พระอธิการเปรียง
- (2) พระอธิการชุ้น
- (3) พระครูสังฆวิธาน คำรงตำแหน่งถึง พ.ศ. 2501
- (4) พระครูวัฒนกิจวิชัย ดำรงตำแหน่ง พ.ศ. 2517
- (5) พระศรีวราภรณ์ (โสรัจ มหาโสรจุโจ) เจ้าอาวาสรูปปั<mark>จ</mark>จุบัน ปัจจุบันมีพระภิกษุสาม<mark>เณรจำพรรษา 15 รูป โดยมีพระภิกษ</mark> 13 รูป สาม<mark>เ</mark>ณร 2 รูป

#### 4.3.5 วัดม่วงแค

# 1) ประเภทชั้นชนิด

ว<mark>ัดม่</mark>วงแ<mark>ค่ เป็นวัดราษฎร์ สังกัดคณะสงฆ์มหาน</mark>ิกาย

# 2) สถานที่ตั้งวัด

ตั้งอยู่เลขที่ 2 ตรอกวัดม่วงแค ถนนเจริญกรุง แขวงบางรัก เขตบางรัก กรุงเทพมหานคร

#### 3) เขตและอุปจารของวัด

วัดม่วงแคมีที่ดินตั้งวัดตาม สค. 1 ลงวันที่ 7 ตุลาคม พ.ศ.2498 เลขที่ 1 เนื้อที่ 3 ไร่ 3 งาน 5 ตารางวา โดยมีอาณาเขตดังนี้

ทิสเหนือ ยาว 82 วา 2 สอก ติดต่อกับที่ดินเลขที่ 32
 ทิสใต้ ยาว 80 วา 1 สอก ติดต่อกับที่ดินเลขที่ 3
 ทิสตะวันออก ยาว 18 วา - ติดต่อกับที่ดินเลขที่ 4
 ทิสตะวันตก ยาว 18 วา - ติดต่อกับที่ดินเลขที่ 1

พื้นที่ตั้งวัดเป็นที่ราบลุ่มมีน้ำท่วมถึงในฤดูฝน ตั้งอยู่ชายฝั่งแม่น้ำเจ้าพระยาทางทิศตะวันออก ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาเมื่อประมาณ พ.ศ.2382

Copyright by Mahidol University

#### 4) ชื่อวัด

เท่าที่สอบถามจากคนเฒ่าคนแก่ซึ่งมาทำบุญที่วัดและจากการศึกษาค้นคว้าเอกสารที่เกี่ยวข้อง ไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัดว่าวัดม่วงแคสร้างขึ้นในสมัยใดและใครเป็นผู้สร้าง และเพราะเหตุใดจึงดั้งชื่อ ว่าม่วงแค แต่ในหนังสือประวัติวัดทั้งราชอาณาจักรของกรมการศาสนา (สมคิด ทองสิมา และคณะ, 2526:228) สันนิษฐานว่า น่าจะสร้างขึ้นก่อนสมัยรัตนโกสินทร์ เพราะวัดตั้งอยู่ชายฝั่งแม่น้ำเจ้าพระยา โดยวัดหันหน้าลงสู่แม่น้ำเพื่อความสะดวกในการคมนาคม ซึ่งในสมัยนั้นนิยมใช้ทางน้ำเป็นเส้นทาง คมนาคมและประมาณว่าคงสร้างขึ้นในสมัยต้นกรุงธนบุรี เมื่อ พ.ศ. 2311 ต่อมาเมื่อย้ายเมืองหลวงมา ตั้งบนฝั่งตะวันออกแม่น้ำเจ้าพระยา ได้มีการสร้างถนนขึ้นหลายสาย ถนนสายหนึ่งผ่านทางด้านหลังวัด ชื่อว่า "ถนนนิวโรด" ซึ่งได้แก่ "ถนนเจริญกรุง" ในปัจจุบัน จึงได้มีการเปลี่ยนแปลงทางคมนาคมใหม่ โดยได้หันหน้าวัดออกสู่ถนนเจริญกรุง ตามที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบันนี้

## 5) อ<mark>า</mark>คาร เสนาสนะ ปูชนี<mark>ยวัตถุสถ</mark>านและการใช้ประโยชน์

ภายในวัดประกอบด้วยอาคารเสนาสนะสิ่งปลูกสร้างต่าง ๆ ดังนี้ อุโบสถ กว้าง 10.50 เมตร ยาว 25.50 เมตร ก่ออิฐถือปูนมุงกระเบื้องมีกำแพงแก้วล้อมรอบ มีสภาพเก่าแก่มองดูทรุดโทรมทาง วัดตั้งใจจะบูรณะใหม่แต่ยังขาดทุนทรัพย์จึงระงับไว้ก่อน แม้จะเก่าแต่อุโบสถยังทำหน้าที่ได้ดีในการ เป็นสถานที่ประกอบสังฆกรรม บรรพชาอุปสมบท ทำวัตรสวดมนต์ของพระภิกษุสงฆ์และเป็นสถานที่ สมาทานรักษาอุโบสถของอุบาสกอุบาสิกาในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาซึ่งทางวัดเคยจัดให้มีเมื่อหลายปี ก่อนแต่ปัจจุบันได้ยกเลิกไปเพราะมีคนมาร่วมงานน้อยและผู้ที่เคยมาส่วนใหญ่ได้ย้ายไปอยู่ที่อื่น

นอกจากนี้ยังมีกุฏิสงฆ์ 8 หลัง เป็นอาคารไม้ทั้งหมด ใช้เป็นที่อยู่อาศัยจำพรรษาของพระ ภิกษุและสามเณร ตึกเอนกประสงค์ 4 ชั้น 1 หลัง ใช้เป็นสำนักงานเลขานุการเจ้าอาวาสและเป็นที่ เรียนปริยัติธรรมและคอมพิวเตอร์ของพระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไป

สำหรับปูชนียวัตถุที่สำคัญของวัดนั้น ได้แก่ พระประธาน หน้าตักกว้าง 3 ศอกเศษ พระพุทธรูปปางป่าเลไลยก์ รูปหล่อพระโมคคัลลาน์และพระสารีบุตร ประดิษฐานเคียงข้างพระประธาน อยู่ในอุโบสถ

### 6) การจัดระเบียบของวัด

เนื่องจากมีข้อจำกัดในด้านพื้นที่ของวัดที่ไม่กว้างขวางมากนักจึงไม่ได้มีการแบ่งเขตพื้นที่อย่าง เป็นสัดส่วนชัดเจน แต่สิ่งก่อสร้างต่าง ๆ ภายในวัดจึงตั้งอยู่เรียงรายใกล้เคียงกันตาม ลักษณะของพื้นที่ และเพราะพื้นที่คับแคบเช่นนี้จึงทำให้ลานวัดและสนามโรงเรียนเป็นพื้นที่เดียวกัน ระหว่างวัดกับ โรงเรียนจึงไม่มีกำแพงกั้นแยกเป็นสัดส่วนต่างหาก

ในด้านการปกครองนั้นทางวัดไม่ได้ตั้งระเบียบ กฎเกณฑ์อะไรไว้เป็นพิเศษ เนื่องจากมีพระ Copyright by Wahidol University ภิกษุสามเณรไม่มากนัก การปกครองทุกอย่างจึงขึ้นอยู่กับเจ้าอาวาส และยังมีผู้ช่วยเจ้าอาวาสและ เลขานุการเจ้าอาวาสคอยช่วยเหลือดูแลความเรียบร้อยต่าง ๆ ภายในวัด

### 7) การจัดการศึกษา

ทางวัดได้ส่งเสริมการศึกษาปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรมและแผนกบาลีแก่พระภิกษุสามเณรในวัด โดยจัดการเรียนการสอนในหลักสูตรนักธรรมตั้งแต่นักธรรมชั้นตรีถึงนักธรรมชั้นเอก ส่วนแผนกบาลี นั้นทางวัดไม่ได้เปิดทำการเรียนการสอนเอง แต่ได้สนับสนุนส่งเสริมให้ไปเรียนในสำนักเรียนอื่นแทน นอกจากนี้ยังได้จัดอบรมพระนวกะในช่วงเข้าพรรษา และส่งเสริมให้มีการเรียนการสอนอภิธรรมขึ้นใน วัดแด่มีคนมาเรียนไม่มาก ส่วนใหญ่จะมาเรียนเป็นชุด ๆ ละ 3-4 คน ในด้านการศึกษาพระปริยัติธรรม นั้นทางวัดรับผิดชอบในการจัดหาอุปกรณ์การเรียนการสอนให้ทั้งหมด และยังได้จัดตั้งทุนการศึกษา มอบให้แก่นักเรียนผู้ที่สอบบาลีได้ โดยจัดมอบให้ตามชั้นประโยค หรือเปรียญ ๆ ละ 1,000 บาท เช่น ผู้สอบใต้ประโยค ป.ธ.3 มอบให้ 3,000 บาท ป.ธ. 8 มอบให้ 8,000 บาท ส่วนประโยค ป.ธ.9 มอบให้ 30,000 บาท ในด้านการศึกษาทางโลกหรือการศึกษาสายสามัญนั้นทางวัดได้ให้อิสระแก่พระภิกษุ สามเณรใปเรียนได้ตามอัธยาศัยเพราะถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการเรียนรู้อันเป็นการส่งเสริมให้ เกิดความเป็นพหูสูตรซึ่งจะเป็นการเปิดโลกทัศน์ให้กว้าง และสามารถนำมาประยุกต์พัฒนาวัดให้เจริญ ก้าวหน้าและสอดคล้องกับสภาพสังคมในปัจจุบันได้

นอกจากการศึกษาพระปริยั<mark>ดิ</mark>ธรรมแล้วทางวัดยังได้อนุญาดให้มีการเรียนการสอน คอมพิวเตอร์แก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนผู้สนใจทั่วไป โดยใช้ตึกอเนกประสงค์ชั้น 4 เป็น ที่ทำการเรียนการสอน และสอนเฉพาะวันอาทิตย์ตั้งแต่เวลา 09.00-16.00 น. ซึ่งมีอาจารย์ฆราวาส มาช่วยสอนด้วย ทางวัดไม่ได้คิดค่าใช้จ่ายใดๆ เกี่ยวกับการเรียนการสอนคอมพิวเตอร์ แต่คณะผู้ จัดการเรียนการสอนได้จัดถวายปัจจัยส่วนหนึ่งเป็นค่าบำรุงสถานที่แก่วัด

#### 8) การสาธารณสงเคราะห์

ในส่วนของพระภิกษุสามเณรนั้นทางวัดได้จัดถวายทุนการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรผู้สอบปริยัติ ธรรมได้ดังกล่าวแล้ว ส่วนโรงเรียนฆราวาสที่ตั้งอยู่ในวัดนั้นทางวัดได้ให้ความอุปถัมภ์โดยการจัดมอบ ทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียนที่เรียนดีมีความประพฤติเรียบร้อยแต่ผู้ปกครองขาดแคลนทุนทรัพย์ปละ 10 ทุนๆ ละ 1,000 บาท และยังได้จัดหาทุนอาหารกลางวันและทุนกิจกรรมให้แก่โรงเรียนโดยนำราย ได้จากการจัดกิจกรรมต่างๆ ในวัด เช่น การแห่เทียนพรรษา เป็นต้น

นอกจากนี้ทางวัดยังได้จัดแบ่งพื้นที่อันคับแคบของวัดส่วนหนึ่งให้เป็นที่จอดรถแก่เจ้าหน้าที่ครู อาจารย์ และประชาชนทั่วไป และยังได้อนุญาตให้มีร้านค้าและร้านอาหารในวัดด้วย ซึ่งผู้มาใช้บริการ ส่วนใหญ่จะเป็นครู อาจารย์ นักเรียนและประชาชนบางส่วนในชุมชน และอีกกิจกรรมหนึ่งที่เพิ่งเกิด

ขึ้นเมื่อประมาณ 4-5 ปีที่ผ่านมา คือ การที่วัดตั้งอยู่ในชุมชนเมืองขนาดใหญ่ที่ประชากรแออัด ประกอบกับภาวะเศรษฐกิจที่ตกต่ำทำให้ในแต่ละวันมีคนตกงานและคนเร่ร่อนมาขออาหารจำนวนมาก โดยเฉลี่ยประมาณวันละ 15-20 คน ทางวัดจึงได้จัดแบ่งอาหารบิณฑบาตซึ่งมีอยู่จำนวนมากที่เหลือ จากพระภิกษุสามเณรมอบให้ โดยมีระเบียบว่าผู้ที่มาขออาหารต้องทำงานให้วัดอย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น ปัดกวาดลานวัด ล้างขัดห้องน้ำสาธารณะของวัด เป็นต้น ห้องน้ำสาธารณะของวัดมีอยู่ 16 ห้อง ใน เวลาปกติทางวัดจะเปิดให้บริการแก่คนทั่วไปเพียงบางห้อง แต่เวลามีงานหรือกิจกรรมต่าง ๆ จะเปิดให้ บริการทุกห้อง

- 9) ลำดั<mark>บเจ้าอาวาส</mark> ลำดับเจ้าอาวาสเท่าที่ทราบมีดังนี้
  - (1) พระอธิการสุ่น
  - (2) พระอธิการเอี่ยม
  - (<mark>3</mark>) พระครูปุญญาค<mark>มปสุด</mark>
  - (4) พระครูวิริยกิจ<mark>โกศล พ.ศ. 2494</mark>-2534
  - (<mark>5</mark>) พระครูวิมล<mark>กิดต</mark>ิญาณ พ.ศ. 25<mark>34-ปั</mark>จจุบัน

ปัจจุบันวัดม่วงแคมีพระภิกษุจำพรรษา จำนวน 22 รูป สามเณร จำนวน 2 รูป ศิษย์วัดที่พัก อาศัยอยู่ประจำในวัดไม่มี

### 4.3 ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน

การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในส่วนนี้เป็นการศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่างวัด กับชุมชนในเขตบางรักซึ่งเป็นพื้นที่ในการวิจัยครั้งนี้ โดยผู้วิจัยได้แบ่งประเด็นการศึกษาออกเป็น 2 ส่วน คือ ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในอดีต และความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับ ชุมชนในปัจจุบัน ดังนี้

# 4.2.1 ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในอดีต

จากการศึกษาประวัติความเป็นมาของวัดและชุมชนเขตบางรักไม่ปรากฏพบหลักฐานที่สามารถ ระบุได้แน่ชัดทีเดียวว่าพื้นที่ดั้งเขตบางรักในปัจจุบันมีประชาชนเข้ามาดั้งรกรากถิ่นฐานอยู่เริ่มแรกตั้ง แต่เมื่อไร ในส่วนของวัดก็เช่นกันส่วนใหญ่ไม่อาจระบุได้อย่างชัดเจนว่าเริ่มก่อตั้งวัดครั้งแรกตั้งแต่สมัยใด จึงทำให้ยากต่อการศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในอดีต

อย่างไรก็ตามจากการศึกษาหลักฐานข้อมูลเท่าที่มีอยู่พบว่าวัดกับชุมชนมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อ กันมาอย่างต่อเนื่องยาวนานในหลาย ๆ ด้าน เริ่มตั้งแต่เมื่อมีการก่อตั้งวัดขึ้นในชุมชน เช่น ในประวัติ

วัดมหาพฤฒารามได้กล่าวถึงพระเจ้าอู่ทองทรงเสด็จหนีห่านำเกวียนมาพักที่วัด และสมัยกรุงธนบุรีและ รัตนโกสินทร์ตอนต้นหมู่เกวียนที่เดินทางจากหัวเมืองต่างๆ เข้าเมืองหลวงเพื่อติดต่อทำการค้าขายกับ ประชาชนชาวบางรักก็จะมาพักค้างแรมที่วัดเป็นเวลาหลายวัน แสดงว่าชาวบ้านได้ใช้วัดเป็นที่พักแรม ในการเดินทาง และติดต่อสื่อสารซึ่งกันและกันระหว่างคนในชุมชนด้วยกันเองและคนต่างถิ่น และใน ประวัติวัดหัวลำโพงใด้กล่าวถึงการที่ชาวบ้านส่วนหนึ่งหนีภัยจากกรุงศรีอยุธยาครั้งกรุงแตก พากัน อพยพครอบครัวลงมาตั้งถิ่นฐานอยู่บริเวณวัดหัวลำโพงในปัจจุบัน เมื่อได้ก่อตั้งเป็นหมู่บ้านและชุมชน ขึ้นจึงได้ร่วมใจกัน<mark>สร้างวัดขึ้นเพื่อ</mark>เป็นศูนย์ก<mark>ลางของชุมชนตามอย่าง</mark>บรรพบุรุษชาวพุทธทั้งหลายที่เมื่อ มีหมู่บ้านเกิดขึ้นก็มักจะสร้างวัดประจำหมู่บ้านขึ้นด้วยเสมอ ในข้อนี้แสดงให้เห็นว่าชาวบ้านได้ใช้วัด เป็นศูนย์<mark>กลางของชุมชนในกิจการต่าง ๆ เช่น เป็นศูนย์กลางใน</mark>การบำเพ็ญกุศ<mark>ล</mark> ประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ทางศา<mark>สนา เป็นที่พบปะสนทนาปรึกษาหารือกิจการต่างๆ ของชุมชน วัดจึงเป็น</mark>ที่พึ่งและศูนย์รวมใจ ของช<mark>าว</mark>บ้านได้เป็<mark>นอย่างดี และเป็นที่น่าสังเกต</mark>อีกประการหนึ่งคือวัด<mark>ทั้</mark>งหมดในเข<mark>ต</mark>บางรักมีโรงเรียนตั้ง อยู่ใ<mark>น</mark>วัดซึ่งเป็น<mark>ผ</mark>ลสืบเนื่องมาจาก<mark>อดีตที่วัดเคยเป็นสถาบันการศึกษาขอ</mark>งชุมชนนั่น<mark>เ</mark>อง จึงกล่าวได้ว่า วัดแ<mark>ละชุมชนใน<mark>อ</mark>ดีตมีความสัมพั<mark>นธ์กันอย่างใกล้ชิด</mark> และต่อมาเมื่อชุ<mark>มช</mark>นเ<mark>กิดก</mark>าร<mark>ขย</mark>ายตัวมากขึ้น มี</mark> ควา<mark>ม</mark>เปลี่ยนแป<mark>ลงทั้งด้านประช<mark>ากร</mark> เศร<mark>ษฐกิจ และสัง</mark>คมอย่างต่อเนื่<mark>อ</mark>งจนทำให้เ<mark>ขด</mark>บางรักกลายเป็น</mark> ชุมช<mark>นข</mark>นาดใหญ่<mark>มีประชาชนอาศัยอยู่อย่างหนาแน่น จึงใด้มีการก่อสร้า</mark>งวัดเพิ่มขึ้<mark>น</mark>รวมเป็น 5 วัดใน พื้นที่เข<mark>ต</mark>บา<mark>งรักดังที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบัน</mark>

## 4.2.2 ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในปัจจุบัน

ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่าปัจจุบัน เขตบางรักมีสภาพเป็นชุมชนเมืองขนาดใหญ่ ตั้งอยู่ในพื้นที่เขต ชั้นในของกรุงเทพมหานคร ภายในเขตบางรัก มีวัดทั้งสิ้น 5 วัด แต่ละวัดดั้งอยู่ในบริเวณชุมชนที่หนา แน่น อาคาร บ้านเรือน ร้านค้า และตึกแถว ซึ่งเป็นที่พักอาศัยของประชาชนก็ตั้งอยู่รายรอบกำแพงวัด และเป็นที่น่าสังเกตอย่างหนึ่งคือแต่ละวัดจะมีโรงเรียนประถมศึกษาในสังกัดกรุงเทพมหานคร ตั้งอยู่ใน พื้นที่ของวัด พระภิกษุในวัดจึงมีโอกาสไปสอนวิชาพระพุทธศาสนาและอบรมจริยธรรมแก่นักเรียนใน โรงเรียนดังกล่าว ประกอบกับทางวัดได้จัดมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนเป็นประจำในแต่ละปี ทำให้ ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับโรงเรียนและชุมชนในส่วนนี้ยังมีอยู่ บางวัดได้จัดสรรพื้นที่บางส่วนเป็นเขต จัดผลประโยชน์ให้มีการก่อสร้างอาคาร ตึกแถว สำหรับให้ประชาชนใด้เช่าอยู่อาศัยโดยเก็บค่าเช่าในราคาถูก เพื่อนำรายได้ไปบำรุงวัด จากสภาพดังกล่าววัดจึงกลายเป็นศูนย์กลางของชุมชนที่ตั้งอยู่รายรอบวัดนั้น ๆ ประชาชนส่วนใหญ่จะมีความผูกพันอยู่กับวัดในย่านของตนมากกว่าวัดอื่น ซึ่งเห็นได้จากการทำบุญ ตักบาตรประจำวัน การไปทั่งเทศน์และการถืออุโบสถศีลที่วัดในวันพระ การไปร่วมทำบุญและประกอบ

Copyright by Mahidol University

พิธีกรรมในวันสำคัญทางศาสนา เช่น วันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา วันเข้าพรรษา และวันออกพรรษา เป็นต้น กิจกรรมทางศาสนาเหล่านี้ประชาชนจะนิยมไปทำกับวัดที่อยู่ใกล้บ้านของตนมากกว่า เพราะมีความ สะดวกในเรื่องระยะทางที่อยู่ใกล้บ้านไม่ลำบากในการเดินทางและตระเตรียมของสำหรับทำบุญ ประกอบกับเป็นวัดที่บรรพบุรุษของตนได้ทำบุญเป็นประจำมาก่อนและเป็นวัดที่ใช้เก็บอัฐิของบรรพ บุรุษของตระกูลผู้ส่วงลับไปแล้ว ลูกหลานรุ่นต่อมาจึงมีความรู้สึกว่าเป็นวัดของตน เช่น อุบาสิกาคน หนึ่งกล่าวว่า "ปกติแล้วโยมทีมาทำบุญที่วัดนี้เป็นประจำ เพราะเป็นวัดของเรา...กระดูกของทวดก็ บรรจุอยู่ที่กำแพงวัด ในวันสงกรานต์โยมก็จะพาลูกหลานมาบังสุกุลกระดูกมาถวายสังฆทาน...กับพระ อาจารย์...โยมก็รู้จักกับท่านดี มีอะไรก็จะมาปรึกษาท่านเรื่อย..." หลายคนจะมีความคิด ความรู้สึกเช่น นั้น ในบางกรณีญาติโยมบางคนอาจมีความรู้สึกที่ไม่ค่อยจะดีนักกับทางวัด แต่เมื่อถึงคราวที่ลูกหลาน ด้องบวชพระก็ยังคงพามาบวชที่วัดข้างบ้านของตนนั่นเอง

ประชาชนแต่ละย่านในชุมชนโดยเฉพาะกลุ่มผู้ใกล้ชิดกับวัดและพระภิกษุสงฆ์ในวัด จะคอย ช่วยเหลือในกิจการของวัดเป็นประจำ ในส่วนของการนิมนต์พระไปทำบุญที่บ้านเนื่องในโอกาสต่าง ๆ นั้น ตามปกติแล้วประชาชนจะนิยมนิมนต์พระจากวัดใกล้บ้านเป็นอันดับแรกนอกจากบางคนที่มีความสัมพันธ์ รู้จัก คุ้นเคย และเคารพนับถือเป็นการส่วนตัวกับพระภิกษุสงฆ์ในวัดอื่น ก็จะนิมนต์พระจากวัดนั้น ๆ

อย่างไรก็ตาม ประชาชนมิได้มีการแบ่งแยกขอบเขดความผูกพันกับวัดใดวัดหนึ่งโดยเฉพาะ เจาะจงชัดเจนลงไปเลยทีเดียว ดังจะเห็นได้จากการทำบุญของประชาชนที่สามารถไปทำบุญได้กับทุกวัด เมื่อวัดใดวัดหนึ่งมีงานสำคัญ เช่น งานปิดทองผังลูกนิมิต งานประจำปี งานทอดกรูิน เป็นต้น ประชาชนในละแวกวัดใกล้เคียงก็จะไปร่วมงานด้วยเสมอ หากการจัดงานไม่นั้นไม่ตรงกับวัดของตน เป็นที่ทราบกันดีว่าวัดค่าง ๆ ในเขตบางรักนั้นจะตั้งอยู่ใม่ห่างใกลกันมากนัก บางวัดตั้งอยู่ห่างจากกัน ไม่ถึงครึ่งกิโลเมตร ซึ่งตามกฎกระทรวงแล้วการสร้างวัดนั้นจะต้องให้ห่างกันไม่น้อยกว่า 2 กิโลเมตร แต่วัดในเขตบางรักจัดว่าอยู่ในกรณียกเว้นเพราะเป็นวัดเก่าแก่ที่สร้างมานานและตั้งอยู่ในย่านชุมชน เมืองที่หนาแน่น ดังนั้นพระจากวัดที่อยู่ใกล้กันมักจะมีเส้นทางการบิณฑบาตสายเดียวกัน การตักบาตร พระก็ไม่จำกัดว่าเป็นพระวัดใหน บ้านเรือนที่อยู่ในเส้นทางบิณฑบาตของพระจากหลาย ๆ วัด ก็จะ ทำบุญตักบาตรกับพระทุกวัดอย่างเท่าเทียมกัน โดยมิได้เลือกว่าเป็นพระจากวัดใหน ในการบิณฑบาต นั้นพระบางรูปก็จะมีโยมประจำคอยตักบาตรในตอนเช้าเป็นประจำทุกวัน หากพระรูปนั้นมีกิจธุระ จำเป็นหรือจะเดินทางไปต่างจังหวัดหลายวัน อันเป็นเหตุให้ไม่สามารถไปรับบิณฑบาตจากโยมประจำได้ ก็จะต้องบอกให้โยมทราบเป็นการล่วงหน้า ซึ่งท่านบอกว่ามิได้เป็นข้อตกลงอะไร เพียงแต่เป็นมารยาท ที่พึงกระทำ และเพื่อรักษาศรัทธาไทยมิให้ดูกไป

นอกเหนือจากการทำบุญและการคอยช่วยเหลือกิจการงานส่วนรวมของวัดตามปกติแล้ว ยัง มีประชาชนในชุมชนบางกลุ่มที่มีการติดต่อกับพระภิกษุสงฆ์เป็นการส่วนตัวอีกด้วย เช่น ไปหาพระเพื่อ ดูหมอ รดน้ำมนด์ และสะเดาะเคราะห์ เป็นต้น บางคนก็ไปหาพระภิกษุสงฆ์ที่ตนมีความรู้จักคุ้นเคย เป็นอย่างดีเป็นประจำเพื่อพบปะสนทนาแลกเปลี่ยนความคิดเห็นในเรื่องต่างๆ และมีอยู่บ้างที่บางครั้ง นำปัญหาส่วนตัวไปขอคำปรึกษาแนะนำจากท่าน แต่ในกรณีเช่นนี้จะเลือกปรึกษาเฉพาะพระภิกษุสงฆ์ ที่ตนคุ้นเคยและเคารพนับถือจริงๆ เท่านั้นซึ่งมักจะเป็นพระที่มีอายุพรรษามาก มีความรู้ดีทั้งทางโลก และทางธรรม ที่สำคัญคือมีวัตรปฏิบัติที่น่าเลื่อมใสในสายตาของญาติโยม

ลักษณะความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนอีกประการหนึ่งนอกเหนือจากกิจกรรมทางศาสนาแล้ว วัดยังมีส่วนช่วยเหลือในกิจการของชุมชนและประชาชนด้วย เช่น เอื้อเพื่อสถานที่และสิ่งของเครื่องใช้ ในกิจการของชุมชน เช่น การอนุญาดหรือผ่อนผันให้ประชาชนในชุมชนมาขายของในวัดได้ การจัด พื้นที่ของวัดให้เป็นลานจอดรถไว้บริการประชาชน เป็นต้น ความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนในลักษณะนี้ แม้จะเป็นชุมชนที่นับถือศาสนาอื่น เช่น ชุมชนมุสลิมซอยหน้าวัดม่วงแคจะมีความสัมพันธ์กับวัดใน ด้านกิจการสาธารณะของชุมชน แต่ในเรื่องศาสนาจะไม่ก้าวก่ายกัน เจ้าอาวาสกับผู้นำชุมชนก็มีความรู้จัก กุ้นเคยกันเป็นอย่างดี เมื่อชุมชนมีงานก็จะมายืมสิ่งของที่วัดไปใช้ และเวลาวัดมีกิจกรรมเพื่อชุมชน เช่น กิจกรรมต่อด้านยาเสพดิดที่ทางวัดกับโรงเรียนและราชการเคยร่วมกันจัดขึ้นที่วัด รวมทั้งงานวัดในส่วน อื่น ๆ พี่น้องประชาชนชาวมุสลิมในชุมชนก็จะมาเที่ยว มาร่วมงาน และคอยช่วยเหลือในสิ่งที่พอจะ ช่วยใต้โดยไม่ขัดต่อหลักศาสนาของตน เป็นตัน วัดกับชุมชนนั้นนับว่าเป็นสถาบันที่เก่าแก่ในสังคมไทย ด่างพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและมาเป็นระยะเวลาอันยาวนาน โดยสรุปแล้วปัจจัยที่สร้างความผูกพันระหว่าง วัดกับชุมชนและประชาชนนั้น ได้แก่

- 1) เป็นวัดที่อยู่ใกล้บ้านเรือนที่อยู่อาศัยของตน
- 2) ความรู้สึกที่ว่าเป็นวัดของดน บรรพบุรุษเคยทำบุญที่วัดนี้เป็นประจำ ลูกหลานก็ยึดถือ เป็นแบบแผนปฏิบัติต่อ ๆ กันมาโดยที่ไม่ได้มีข้อห้ามกำหนดไว้ว่าห้ามไปทำบุญวัดอื่น
  - 3) เป็นวัดที่ลูกหลานและญาติมิตรของตนบวชอยู่ในวัดนั้น
- 4) มีความนับถือ เคารพ ศรัทธา และเลื่อมใส ในพระภิกษุสงฆ์และกิจกรรมของวัดนั้น เป็นการส่วนตัว

การที่วัดและชุมชนมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันนั้นนับว่าเป็นพื้นฐานที่ดีในการพัฒนาวัดและ ชุมชนให้เข้มแข็ง ทั้งยังเป็นปัจจัยที่เกื้อกูลต่อการแสดงบทบาทของวัดที่มีต่อชุมชนอีกด้วย

## บทที่ 5

## บทบาทของวัดกับชุมชนเมืองเขตบางรัก

ในหัวข้อนี้เป็นการศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันอันเป็น ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาภาคสนาม โดยการเข้าไปศึกษาถึงบทบาทของวัดทั้ง 5 วัดในเขตบางรัก ซึ่งผล จากการศึกษาพบว่าในสภาพความเป็นไปของชุมชนเมืองในปัจจุบันนี้ วัดยังคงมีบทบาทหน้าที่และ ความสำคัญต่อชุมชนแม้ว่าบทบาทบางประการจะสูญเสียและเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมก็ตาม ในขณะ เดียวกันชุมชนก็ยังคงต้องการมีวัดและพึ่งพิงอาศัยบทบาทของวัดในหลาย ๆ ด้าน ดังนั้นจึงสามารถ แบ่งบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองตามที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันออกได้เป็น 7 ด้านใหญ่ ๆ ดังนี้ คือ

- 1) บทบาทด้านการศึกษา
- 2) บทบาทด้านการ<mark>ท่องเท</mark>ี่ยว
- 3) บทบาทด้านพิธีการทางศาสนา
- 4) บทบาทด้านสังคมส<mark>งเคราะห์ชุมชน</mark>
- 5) บทบาทด้านเป็นสถานที่พักผ่อน ออกกำลังกาย และกิจกรรมสันทนาการต่าง ๆ
- 6) บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ
- 7) บทบาทด้านเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย ดังจะได้กล่าวถึงรายละเอียดของบทบาทในแต่ละด้านเป็นลำดับไป

#### 5.1 บทบาทด้านการศึกษา

บทบาทด้านการศึกษานั้นถือเป็นภาระหน้าที่สำคัญของวัดที่จะต้องจัดให้มีการศึกษาแก่พระภิกษุ
สามเณรและประชาชนในชุมชนให้มีความรู้ความเข้าใจหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งพระภิกษุสามเณรซึ่งถูกคาดหวังให้เป็นศาสนาทายาทโดยตรงที่จะสืบทอดพระพุทธศาสนาให้ยั่ง
ยืนต่อไปนั้นจะต้องมีความรู้ความเข้าใจอย่างกว้างขวาง ลึกซึ้ง ถูกต้อง ชัดเจน ในหลักธรรมคำสอน
ของพระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี จึงจะสามารถเผยแผ่พระพุทธศาสนาและบริหารวัดให้มีบทบาท
สอดคล้องกับสภาพความเป็นไปของชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ ดังนั้น บทบาทด้านการศึกษาจึงเป็น
สิ่งค้ำจุนและเป็นฐานแก่บทบาทด้านอื่นๆ ให้มีความเข้มแข็งมั่นคงยิ่งขึ้น จนอาจกล่าวได้ว่าบทบาท

ด้านการศึกษาโดยเฉพาะอย่างยิ่งการศึกษาตามหลักใตรสิกขาหรือบทบาทด้านการศึกษาพระปริยัติธรรม นั้นเป็นรากแก้วแห่งความคงอยู่ของพระพุทธศาสนา เพราะความอันตรธานหรือความเลอะเลือนเสื่อม สูญแห่งศาสนานั้นเริ่มต้นที่ปริยัติธรรมอันตรธานก่อนต่อจากนั้นปฏิบัติธรรมและปฏิเวธธรรมจึงอันตรธาน กล่าวอีกนัยหนึ่งคือเมื่อไม่มีการศึกษาเรียนรู้ การปฏิบัติก็ไม่มีด้วย หรือหากมีก็เป็นการปฏิบัติผิด เมื่อ ไม่มีการปฏิบัติ ผลคือปฏิเวธก็ไม่เกิดขึ้น ฉะนั้นหากบทบาทด้านการศึกษาโดยเฉพาะอย่างยิ่งการศึกษา พระปริยัติธรรมหละหลวมหย่อนยาน ไม่เข้มแข็งแล้วสถาบันวัดและพระสงฆ์ก็จะเป็นสถาบันที่อำนวย ประโยชน์แก่ชุมชนใต้อย่างไม่เต็มที่

จากการเข้าไปศึกษาบทบาทด้านการศึกษาของวัดในเขตพื้นที่วิจัยโดยศึกษาถึงบทบาทด้าน การศึกษาของวัดในส่วนที่เกี่ยวข้องและมีผลเชื่อมโยงไปสู่ชุมชนนั้นพบว่าวัดได้ดำเนินบทบาทด้านการ ศึกษาซึ่งสามารถแยกพิจารณาได้เป็น 2 ลักษณะ คือ บทบาทด้านการให้บริการทางการศึกษาโดยตรง ในรูปของโรงเรียนหรือสำนักเรียนพระปริยัติธรรม และบทบาทด้านการให้บริการทางการศึกษาโดยอ้อม แก่ชุมชนในรูปของห้องสมุด พิพิธภัณฑ์ เป็นด้น ดังมีรายละเอียดดังนี้

#### 5.1.1 บทบาทด้านก<mark>ารให้บริการทา</mark>งก<mark>ารศึก</mark>ษาโดยตรง

บทบาท<mark>ด้านการให้บริการทางการศึกษาโดยตรง ได้แก่ กา</mark>รที่วัดได้ดำเนินการจัดการศึกษา โดยตรงขึ้นในวัด ในรูปแบบของการจัดตั้งเป็นสำนักเรียนหรือโรงเรียนพระปริยัติธรรม การจัดการ ศึกษาในลักษณะนี้ เรียกว่า "การศึกษาพระปริยัติธรรม" อันหมายถึงการศึกษาตามหลักสูตรพระปริยัติธรรมแผนกธรรมและแผนกบาลีสนามหลวง ซึ่งการศึกษาพระปริยัติธรรมที่วัดดำเนินการอยู่ในปัจจุบัน นี้แบ่งออกเป็น 2 แผนกใหญ่ ๆ คือ แผนกธรรม และแผนกบาลี

#### ก. แผนกธรรม

การศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมแบ่งการศึกษาออกเป็น 3 ชั้น คือ 1) นักธรรมชั้นตรี (น.ธ.ตรี) 2) นักธรรมชั้นโท (น.ธ.โท) 3) นักธรรมชั้นเอก (น.ธ.เอก) โดยหลักสูตรแต่ละชั้นจะ ประกอบด้วยเนื้อหาวิชาหลักอยู่ 4 หมวดวิชา คือ

- หมวดวิชาเรียงความแก้กระทู้ธรรม
- หมวดวิชาธรรมะ
- หมวดวิชาพุทธประวัติ อนุพุทธประวัติ พุทธานุพุทธประวัติ
- หมวดวิชาวินัย

ซึ่งเนื้อหาวิชาของหลักสูตรในแต่ละชั้นนั้นจะมีความกว้างขวางลึกซึ้งพิสดารเพิ่มขึ้นเป็นลำดับ หลักสูตรนักธรรมทั้ง 3 ชั้นนี้เป็นการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแก่พระกิกษุสามเณรเท่านั้น ซึ่งพระ กิกษุสามเณรเกือบทั้งหมดที่เป็นนักเรียนในสำนักเรียนของแต่ละวัดในพื้นที่ศึกษาจะเป็นพระภิกษุ สามเณรที่ย้ายจากต่างจังหวัดเข้ามาอาศัยอยู่ในวัดเพื่อศึกษาพระปริยัติธรรมต่อจากที่เคยศึกษามาแล้ว และเพื่อเป็นหนทางที่จะก้าวไปสู่การศึกษาในมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้งสองแห่งคือที่มหาวิทยาลัยมหาจุฬา ลงกรณราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์และมหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์ ตลอดจนมหาวิทยาลัยของรัฐ ส่วนพระภิกษุสามเณรที่เป็นคนในท้องถิ่นจะมีจำนวนน้อยและมักจะบวช อยู่ในระยะเวลาสั้นดั้งแต่ 7 วัน 15 วัน และ 3 เดือน เป็นส่วนมากและนิยมบวชในช่วงเทศกาลเข้า พรรษาเพื่อจะได้มีโอกาสเรียนรู้พระธรรมวินัยได้มากยิ่งขึ้น การบวชในลักษณะนี้จึงเป็นการบวชดาม ประเพณีไทยหรือการบวชเพื่อรักษาประเพณีที่เคยประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมาเป็นระยะเวลาอันยาวนาน

นอกจากนี้ในบางวัดบางสำนักเรียนยังได้จัดการศึกษาที่เรียกว่า "ธรรมศึกษา" แก่ ประชาชนทั่วไปที่มีความสนใจใฝ่เรียนรู้ในทางนี้ซึ่งส่วนใหญ่มักจะเป็นนักเรียนนักศึกษาใน โรงเรียนที่ มีสายสัมพันธ์ทางการศึกษากับทางวัด เช่น โรงเรียนที่ทางวัดให้ความอุปถัมภ์ทางการศึกษาในด้านต่าง ๆ โรงเรียนที่ตั้งอยู่ในพื้นที่ของวัด โรงเรียนที่นิมนต์พระจากทางวัดไปสอนวิชาพระพุทธศาสนาและศีลธรรม เป็นต้น ดังนั้นการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมจึงแบ่งเป็น 2 ประเภท คือ นักธรรม อันเป็นการจัดการศึกษาแก่พระภิกษุสามเณรโดยตรง และธรรมศึกษา อันเป็นการให้บริการทางการศึกษาด้าน ปริยัติธรรมแก่พราวาส หลักสูตรธรรมศึกษานั้นแบ่งเป็น 3 ชั้นเช่นเดียวกับนักธรรม คือ ธรรมศึกษาชั้นตรี ธรรมศึกษาชั้นโทและธรรมศึกษาชั้นเอก หลักสูตรที่ใช้ในการศึกษานั้นใช้อนุวัติดามหลักสูตรของนักธรรมทั้ง 3 ชั้น เว้นเฉพาะวิชาวินัยซึ่งไม่มีในหลักสูตรของธรรมศึกษาชั้นโทและธรรมศึกษาชั้นเอก สำหรับธรรม ศึกษาชั้นตรีนั้นมีการปรับปรุงเนื่อหาให้เป็น เรื่องของเบญจศิล เบญจธรรม และอุโบสถศิล เป็นต้น การศึกษาฝ่ายปริยัติธรรมในแผนกธรรมนี้เมื่อ สิ้นปีการศึกษาจะมีการจัดประเมินผลการศึกษาประจำปีพร้อมกันทั่วประเทศ เรียกว่า "การสอบธรรม สนามหลวง" ซึ่งจะมีขึ้นในช่วงหลังจากออกพรรษาแล้วประมาณเดือนพฤศจิกายนของทุกปี

ในการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกธรรมโดยเฉพาะอย่างยิ่งประเภทนักธรรมนั้นพบว่า ทุกวัดในพื้นที่ศึกษามีการจัดการศึกษาประเภทนี้ทั้งสิ้น ส่วนการจัดการศึกษาในประเภทธรรมศึกษานั้น พบว่ามีเพียง 3 วัด คือ วัดมหาพฤฒาราม วัดหัวลำโพง วัดสวนพลู แม้ทุกวัดจะมีการจัดการศึกษา พระปริยัติธรรมแผนกธรรมเหมือนกันแด่สถานภาพทางการศึกษาของแต่ละวัดจะแตกต่างกันออกไป ตามสภาพของแต่ละวัด

#### ข. แผนกบาลี

สำหรับการศึกษาในแผนกบาลีนั้นแบ่งเป็น 9 ชั้นประโยคหรือเปรียญธรรม (ป.ธ.) 9 ชั้น คือ ตั้งแด่ชั้นประโยค ป.ธ.1-2 ถึงชั้นประโยค ป.ธ.9 โดยทั้ง 9 ชั้นประโยคนี้แบ่งเป็น 3 ระดับชั้นเปรียญ Opyright by Manicol University ดังนี้ คือ

ชั้นเปรียญตรี ได้แก่ ประโยค ป.ธ. 1 - 2, ป.ธ. 3 ชั้นเปรียญโท ได้แก่ ประโยค ป.ธ. 4, ป.ธ. 5, ป.ธ. 6 ชั้นเปรียญเอก ได้แก่ ประโยค ป.ธ. 7, ป.ธ. 8, ป.ธ. 9

ทั้งนี้ผู้ที่จะมีสิทธิ์สอบเปรียญครีได้นั้นจะต้องสอบได้นักธรรมชั้นครี ผู้ที่จะมีสิทธิ์สอบเปรียญโทได้ต้องสอบได้นักธรรมชั้นโทและผู้ที่จะมีสิทธิ์สอบเปรียญเอกได้นั้นต้องสอบได้นักธรรมชั้นเอกเสียก่อน อย่างไรก็ตามการจัดการศึกษาในแผนกบาลีนี้มิได้จัดให้มีทุกวัด จัดเฉพาะวัดที่มีศักยภาพสามารถเป็น สำนักเรียนบาลีได้และที่ผู้บริหารวัดโดยเฉพาะเจ้าอาวาสที่มีความสนใจเอาใจใส่ต่อการศึกษาในแผนกนี้ อย่างจริงจังเท่านั้น สำหรับวัดที่มิได้เป็นสำนักเรียนบาลีโดยตรงก็จะส่งเสริมให้พระภิกษุสามเณรภายใน วัดไปเรียนยังสำนักเรียนอี่นที่มีการจัดการศึกษาในแผนกบาลี แม้วัดที่เป็นสำนักเรียนบาลีเองส่วนใหญ่ ก็มิได้จัดการศึกษาครบทั้ง 9 ชั้นประโยค เนื่องจากมีข้อจำกัดหลายประการ เช่น ขาดความพร้อมใน เรื่องสถานที่ อุปกรณ์การเรียนการสอน งบประมาณ และบุคลากร เป็นต้น ดังนั้นวัดที่มิได้จัดให้มีการศึกษาในแผนกบาลีหรือจัดแต่ไม่ครบทั้ง 9 ชั้นประโยค จึงส่งเสริมให้พระภิกษุสามเณรภายในวัดของ ตนไปเรียนในสำนักเรียนอื่นแทน

ในการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกบาลีนี้ จากการศึกษาพบว่าในพื้นที่เขตบางรักซึ่งมี วัดอยู่ทั้งสิ้น 5 วัดนั้น มีวัดที่เป็นสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีอยู่ 3 วัด ได้แก่ วัด มหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง วัดสวนพลู ซึ่งวัดทั้ง 3 แห่งนี้ได้จัดการเรียนการสอนในแผนก บาลีถึงชั้นประโยค ป.ธ.7 เท่านั้น ดั้งนั้นนักเรียนที่เรียนในชั้นประโยค ป.ธ.8 - 9 จึงต้องไปเรียนยัง สำนักเรียนอื่น และส่วนใหญ่นักเรียนในระดับชั้นเปรียญเอกมักจะมีสถานภาพทางการศึกษาโดยเป็นทั้ง ครูสอนพระปริยัติธรรมและเป็นนักเรียนในขณะเดียวกัน ดังนั้นการบริหารจัดการในด้านการเรียนการ สอนจึงควรจัดให้เหมาะสมเป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อการเรียนการสอนทั้งของครูและนักเรียนในสำนัก เรียนนั้น ๆ

การจัดการศึกษาในฝ่ายปริยัติธรรมนี้แต่ละวัดจะมีระเบียบ กฎเกณฑ์ของวัดของสำนักเรียน สำหรับบังคับให้พระภิกษุสามเณรต้องเรียนและสอบได้ในชั้นใดชั้นหนึ่งเป็นอย่างน้อย ซึ่งการออก ระเบียบกฎเกณฑ์เช่นนี้แล้วแต่ความเหมาะสมดามสภาพของแต่ละวัด

อย่างไรก็ตามการจัดการศึกษาในฝ่ายปริยัติธรรมนี้วัดทุกวัดจะต้องถือเป็นภาระหน้าที่ที่จะ ต้องรับผิดชอบโดยตรง โดยจัดให้มีขึ้นตามศักยภาพและความเหมาะสมของแต่ละวัด และจำเป็นที่จะ ด้องส่งเสริมการศึกษาในด้านนี้แก่พระภิกษุสามเณรภายในวัด เนื่องจากการศึกษาประเภทนี้ถือเป็น รากฐานของการศึกษาพระพุทธศาสนา ซึ่งผู้ที่เป็นศาสนทายาทที่ดีจะต้องหมั่นศึกษาเล่าเรียนฝึกฝน อบรมพัฒนาตนเอง เพื่อนำความรู้ที่ได้รับจากการศึกษานั้นไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้องและนำไป อบรมสั่ง สอนประชาชนให้เป็นผู้มีคุณธรรมจริยธรรมอีกต่อหนึ่ง อันจะเป็นการช่วยพัฒนาสังคม ชุมชน และวัด เองให้มีความเจริญรุ่งเรืองอย่างยั่งยืนสืบไป

# ค. ศูนย์ฝึกวิชาชีพระยะสั้น

นอกจากการจัดการศึกษาในแผนกธรรม ธรรมศึกษา และแผนกบาลี แล้วพบว่ามีวัดอยู่ 2 แห่ง คือ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร และวัดม่วงแคที่เปิดเป็นศูนย์ฝึกอบรมคอมพิวเตอร์เบื้องต้นขึ้น ภายในวัดโดยความร่วมมือกับทางกรุงเทพมหานครเพื่อให้บริการแก่ประชาชนทั่วไป ซึ่งวัด มหาพฤฒารามวรวิหารนั้นได้เปิดทำการเรียนการสอนใน 3 หลักสูตร คือ หลักสูตร 1 เดือน 3 เดือน และ 6 เดือน โดยทำการสอนทั้งภาคค่ำ เสาร์-อาทิตย์ และภาคปกติจันทร์-ศุกร์ ในแต่ละหลักสูตรจะมีผู้เรียนประมาณ 25 คน เมื่อเรียนจบหลักสูตรจะได้รับมอบวุฒิบัตรของกรุงเทพมหานครจากทางศูนย์ ในการเรียนดังกล่าวนั้นทางวัดให้เรียนฟรี เพียงแต่ให้ผู้เรียนช่วยบริจากค่าไฟฟ้าคนละ 200 บาท ตลอดระยะเวลาการเรียนของแต่ละหลักสูตร สำหรับวัดม่วงแคนั้นเปิดสอนเฉพาะวันเสาร์-อาทิตย์และ มีจำนวนผู้เรียนน้อยกว่าที่วัดมหาพฤฒาราม

### 5.1.2 บทบาทด้าน<mark>การให้บริการทางการศึก</mark>ษาโดยอ้อมแ<mark>ก่</mark>ชุมชน

บทบาทในด้านการให้บริการทางการศึกษาโดยอ้อมแก่ชุมชน เป็นบทบาทในลักษณะของการ ให้ความอุปถัมภ์สนับสนุนส่งเสริมการศึกษาเรียนรู้แก่ชุมชน โดยที่วัดมิใด้เป็นผู้จัด การเรียนการสอน ไม่มีชั้นเรียนห้องเรียนอย่างเป็นกิจลักษณะในรูปแบบของโรงเรียนหรือสำนักเรียนโดยตรง แต่เป็นไป ในลักษณะการจัดกิจกรรม นิทรรศการ การเทศน์ การบรรยาย การจัดอบรม จัดตั้งเป็นห้องสมุดและ พิพิธภัณฑ์ขึ้นในวัด ตลอดจนการให้ความอุปถัมภ์และสนับสนุนส่งเสริมการศึกษาในด้านอื่น ๆ เช่น การจัดมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนเป็นต้น ซึ่งบทบาทเหล่านี้ล้วนเป็นไปในทางที่ส่งเสริมการศึกษา เรียนรู้ และความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างวัดกับชุมชนดังจะได้กล่าวถึงรายละเอียดของบทบาทแต่ละอย่างเป็นลำดับไป

# (1) การอนุญาตให้ใช้พื้นที่วัดเป็นที่ตั้งโรงเรียนสำหรับฆราวาส

ดังเป็นที่ทราบกันโดยทั่วไปว่าในอดีดตั้งแต่สมัยก่อนรัชกาลที่ 5 ประเทศไทยมีวัดเป็นสถาบัน การศึกษาเบื้องดันของกุลบุตรไทยโดยมีพระเป็นครูผู้สั่งสอน ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 5 ได้เริ่มมีการดัง โรงเรียนแบบใหม่ขึ้นโดยอาศัยที่ของวัดเพื่อให้สามัญชนได้รับการศึกษาแบบสมัยใหม่เช่นเดียวกับ ชนชั้นเจ้านายและขุนนาง โดยที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวยังทรงกำหนดให้พระสงฆ์ ได้ร่วมมีบทบาทในการจัดการศึกษาดังกล่าวคู่กับทางราชการ ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 6 ได้มีนโยบายการ ศึกษาซึ่งให้แยกการศึกษาฝ่ายปริยัติธรรมและการศึกษาฝ่ายบ้านเมืองออกจากกัน นอกจากนั้นนโยบาย



การศึกษาของชาติที่ปรากฏในโครงการและแผนการศึกษาต่อมาทุกฉบับก็ได้กำหนดไว้เฉพาะการศึกษา สำหรับฆราวาสเท่านั้น มิได้กำหนดการศึกษาของฝ่ายพระสงฆ์เข้าไว้ด้วย ทำให้การที่วัดและพระสงฆ์ ซึ่งเคยมีบทบาทเกี่ยวข้องในการจัดการศึกษาของราชการสิ้นสุดลงเพราะไม่ได้มีการกำหนดไว้ใน แผนการศึกษาของชาติ <sup>1</sup>

อย่างในอดีดก็ตาม ถึงอย่างนั้นก็ยังมีวัดอีกจำนวนมากที่ได้พยายามปรับตัวโดยหันมาให้การสนับสนุน ส่งเสริมการศึกษาโดยอ้อมแก่ชุมชนในรูปแบบต่าง ๆ เช่น การอนุญาตให้ใช้ที่ดินของวัดเพื่อกิจกรรม ด้านการศึกษาของมราวาสโดยเฉพาะอย่างยิ่งการสร้างโรงเรียนสำหรับมราวาสขึ้นในพื้นที่ของวัดนั้นนับ ว่าเป็นบทบาทในด้านการให้บริการทางการศึกษาโดยอ้อมแก่ชุมชนประการหนึ่งและเป็นบทบาทที่สืบ เนื่องมาจากบทบาทในอดีตในฐานะที่วัดเคยเป็นสถาบันการศึกษาที่สำคัญแห่งหนึ่งของชาติ

สำหรับในพื้นที่เขตบางรักซึ่งมีวัดอยู่ทั้งหมด 5 วัดและเป็นวัดที่ทำการศึกษาในครั้งนี้นั้น จากการเข้าไปศึกษาพบว่าทุกวัดจะมีโรงเรียนในระดับประถมศึกษาหรือที่เรียกว่าโรงเรียนเทศบาลซึ่ง เป็นโรงเรียนในสังกัดกรุงเทพมหานครดั้งอยู่ในพื้นที่ของวัดทั้งสิ้น และมีอยู่สองวัด คือ วัด มหาพฤฒารามวรวิหารและวัดหัวลำโพง ที่มีโรงเรียนมัธยมศึกษาตั้งอยู่ควบคู่ไปด้วย โดยโรงเรียนทั้ง หลายเหล่านี้ส่วนใหญ่จะกั้นแบ่งเขตเป็นอาณาบริเวณเฉพาะอย่างชัดเจนโดยมีกำแพงล้อมรอบเป็นส่วน หนึ่งด่างหาก ทั้งนี้เพื่อความเป็นระเบียบเรียบร้อยจะได้ไม่ปะปนกับพื้นที่ของวัดในส่วนอื่น ๆ แต่บาง วัดก็มิได้กั้นแบ่งเขตอย่างชัดเจน เนื่องจากพื้นที่ของวัดมีขนาดจำกัด ดังนั้นวัดและโรงเรียนที่ตั้งอยู่ใน บริเวณพื้นที่ของวัดนั้นจึงมีประตูทางเข้าร่วมกัน ขณะเดียวกันลานวัดบางส่วนก็กลายเป็นสนาม โรงเรียนไปโดยปริยาย

การที่โรงเรียนดั้งอยู่ในบริเวณวัดเช่นนี้ทำให้วัดและโรงเรียนมีความสัมพันธ์กันในหลายด้านเช่น เมื่อวัดมีกิจกรรมต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นงานทอดกฐิน งานประจำปี หรือการจัดกิจกรรมในวันสำคัญทาง สาสนาทางวัดก็จะขอความร่วมมือไปยังโรงเรียนให้จัดนักเรียนมาช่วยทำความสะอาดบริเวณวัด บริการ น้ำดื่มแก่ประชาชนที่มาร่วมทำบุญ และบางวัดได้ร่วมมือกับทางโรงเรียนจัดให้นักเรียนมาสวดมนต์เป็น ทำนองสรภัญญะในวันสำคัญทางสาสนาให้ประชาชนที่มาร่วมเวียนเทียนได้รับฟังพร้อมกันไปด้วย นอกจากความร่วมมือดังกล่าวแล้วทางวัดยังได้อนุญาดให้พระภิกษุสงฆ์ที่อยู่ในวัดซึ่งเป็นพระนักศึกษา ที่จบการศึกษาจากมหาวิทยาลัยสงฆ์ไปช่วยสอนวิชาพระพุทธสาสนาและอบรมศึลธรรมแก่นักเรียนใน โรงเรียนที่ตั้งอยู่ภายในวัดด้วย นับว่าเป็นการส่งเสริมให้นักเรียนได้มีโอกาสเรียนรู้จากบุคลากรทาง สาสนาโดยตรง และเป็นการเปิดโอกาสให้พระภิกษุสงฆ์ได้มีเวทีในการแสดงบทบาททางด้านการศึกษา แก่เยาวชนอีกส่วนหนึ่ง

<sup>1</sup> ดูรายละเอียดใน เนตรนภิศ นาควัชระ, ปัยนาถ บุนนาค และจุลทัศน์ พยาฆรานนท์, "วัดในกรุงเทพฯ : การเปลี่ยนแปลงในรอบ 200 ปี" จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2525 หน้า 290-291

จะเห็นได้ว่าวัดได้ให้ความสำคัญและส่งเสริมการศึกษาแก่ชุมชนด้วยเช่นกัน เนื่องจากใน สมัยก่อนนั้นการศึกษาทั้งหมดอยู่ในวัด ต่อมาเมื่อสภาพสังคมเปลี่ยนแปลงไป มีหน่วยงานราชการมา รับผิดชอบบทบาทด้านการศึกษาแทนวัด ซึ่งมีผลทำให้บทบาทของวัดในด้านนี้ลดลง แต่วัดก็มิได้หมด ความสำคัญทางการศึกษาต่อชุมชนเลยทีเดียว ทั้งยังได้พยายามที่จะดำเนินบทบาทนี้มาอย่างต่อเนื่อง ดังจะเห็นได้จากการที่วัดไม่เพียงแต่อนุญาตให้ใช้พื้นที่ของวัดเป็นที่ตั้งโรงเรียนเท่านั้น แต่ยังได้ให้การ สงเคราะห์ในด้านต่างๆ แก่โรงเรียน เช่น ช่วยอุปถัมภ์การก่อสร้างอาการเรียน ตลอดจนอุปกรณ์การ เรียนการสอนบางอย่างแก่โรงเรียน และจัดมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนที่ขาดแคลนทุนทรัพย์แต่เรียน ดี ซึ่งการจัดมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนนี้ทางวัดแต่ละวัดได้ดำเนินการมาอย่างต่อเนื่อง โดยทุน ทรัพย์ที่ทางวัดนำมามอบให้เป็นทุนการศึกษานั้นได้มาจากการบริจาคของประชาชนผู้มีจิตศรัทธาและ จากมูลนี้ธิเพื่อการศึกษาของทางวัด ปริมาณของทุนทรัพย์และจำนวนผู้รับทุนที่มอบให้ในแต่ละปีนั้นจะ มากน้อยเพียงไรขึ้นอยู่กับสภาพฐานะของแต่ละวัดและสภาพทางเศรษฐกิจของสังคมในช่วงเวลานั้น ๆ

# (2) การจัดตั้งมูลนิธิเพื่<mark>อการศึกษา</mark>

้เนื่อง<mark>จากแต่ละวัดมีพระภิกษุสามเณรที่ศึกษาพระปริยัติธรรมทั้ง</mark>แผน<mark>ก</mark>ธรร<mark>มแ</mark>ละแผนกบาลีซึ่ง เป็น<mark>ค</mark>วามจำเป็น<mark>ที่วัดจะต้องส่ง<mark>เสริมการศึกษาในส่วน</mark>นี้เพราะเป็นสิ่<mark>ง</mark>สำคัญที่จะ<mark>ช่ว</mark>ยพัฒนาบุคลากร</mark> ภายใน<mark>วั</mark>ดใ<mark>ห้มีคุณภาพเพื่อจะได้เข้าใจหลักธรรมคำสอ</mark>นของพระพุทธเจ้า<mark>พร้</mark>อมทั้<mark>ง</mark>หลักการปฏิบัติที่ถูก ์ ต้องและ<mark>นำ</mark>ไป<mark>เผยแผ่แก่<mark>ประชาชนได้อย่างเหมาะสมอัน</mark>เป็นการสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาประการหนึ่งด้วย</mark> และนอกจา<mark>กการศึกษาพระปร**ิยัติธรรมในส่วนของพระ**ภิกษุสามเณรแล้วยัง</mark>พบว่าในบริเวณพื้นที่ของ แต่ละวัดมีโรงเรียนสำหรับฆราวาสทั้งในระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษาตั้งอยู่ดังกล่าวแล้วซึ่งวัดได้ ให้ความอุปถัมภ์และสงเคราะห์ในด้านอุปกรณ์การเรียนการสอนและทุนการศึกษาเป็นบางส่วนตามสมควร ดังนั้นเพื่อเป็นการส่งเสริมการศึกษาให้มั่นคงและมีทุนสำรองไว้เป็นค่าใช้จ่ายเกี่ยวกับกิจการด้านการศึกษา ทางวัดโดยเจ้าอาวาสพร้อมด้วยหมู่พระภิกษุสงฆ์และญาติโยมผู้มีจิตศรัทธาที่มองเห็นความสำคัญของ การศึกษาพระปริยัติธรรมจึงได้ร่วมกันจัดตั้งมูลนิธิเพื่อการศึกษาของวัดขึ้น โดยในระยะเริ่มต้นนั้นทุน ทรัพย์ของมูลนิธิจะใด้มาจากผู้มีจิตศรัทธาร่วมกันบริจาค แต่บางวัดก็มีผู้มีจิตศรัทธารายใหญ่รับเป็นเจ้า ภาพบริจาคทรัพย์ให้เป็นต้นทุนในการก่อตั้งมูลนิธิโดยมีเจตนาให้ตั้งชื่อมูลนิธิในนามของเจ้าภาพเพื่อ เป็นเกียรดิประวัติสืบต่อไป ซึ่งทางวัดก็จะจัดการให้ตามเจตนานั้น ฉะนั้นการตั้งชื่อมูลนิธิที่พบในพื้นที่ ศึกษาจึงมีลักษณะสอง ประการ คือ ชื่อที่กำหนดตั้งขึ้นตามวัตถุประสงค์และความเหมาะตามที่ทางวัด พิจารณาเห็นสมควร เช่น มูลนิธิพุทธจักร มูลนิธิธรรมจักร เป็นต้น ประการหนึ่ง และชื่อที่ตั้งขึ้นเพื่อ เป็นเกียรติแก่เจ้าภาพผู้บริจาคทรัพย์ให้เป็นต้นทุนในการก่อตั้งมูลนิธินั้น ๆ เช่น มูลนิธิท่านผู้หญิงวีร การบัญชา เป็นต้น ประการหนึ่ง opyright by Mahidol University ในส่วนของการได้มาซึ่งทุนทรัพย์และทรัพย์สินของมูลนิธินั้น ส่วนใหญ่จะได้มาจากการบริจาค เชิญชวน และการตั้งตู้บริจาค ดังนั้นบางมูลนิธิจึงมีทรัพย์สินทั้งที่เป็นสังหาริมทรัพย์และ อสังหาริมทรัพย์ซึ่งผู้มีจิตศรัทธาได้มอบให้โดยพินัยกรรมหรือนิติกรรมอื่น ๆ โดยมิได้มีเงื่อนไขข้อ ผูกพันให้มูลนิธิต้องรับผิดชอบในหนี้สินหรือภาระติดพันอื่นใด นอกจากทุนทรัพย์และทรัพย์สินดัง กล่าวแล้วในแต่ละปีมูลนิธิก็จะมีรายได้ซึ่งเป็นดอกผลที่เกิดจากทุนทรัพย์และทรัพย์สินนั้น ๆ เพิ่มขึ้น และมูลนิธิได้นำรายได้ส่วนนี้ไปเป็นค่าใช้จ่ายเพื่อบำรุงส่งเสริมการศึกษาและพัฒนาวัดตลอดจนเป็นค่า ใช้จ่ายอื่น ๆ ตามวัตถุประสงค์ของมูลนิธิที่ตั้งไว้

อย่างไรก็ตามการจัดตั้งมูลนิธิขึ้นมานั้นไม่ได้มีวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมการศึกษาแต่เพียง อย่างเดียวเท่านั้น แต่ยังมีวัตถุประสงค์เพื่อประโยชน์ในด้านอื่น ๆ ด้วย ถึงอย่างนั้นแนวความคิดในการ ส่งเสริมการศึกษาก็นับว่าเป็นสาเหตุหลักสำคัญประการหนึ่งที่ก่อให้เกิดการจัดตั้งมูลนิธิของวัดขึ้น ดัง จะเห็นได้จากวัตถุประสงค์ในการก่อตั้งมูลนิธิของแต่ละวัดซึ่งมีความคล้ายคลึงและเป็นไปในแนวทาง เดียวกัน พอสรุปได้ดังนี้ คือ

- <mark>- เพื่</mark>อส่งเสริมการศึ<mark>กษาพระปริยัติธรรมข</mark>องพระภิกษุสามเ<mark>ณ</mark>ร
- เ<mark>พื่</mark>อสงเคราะห์เ<mark>ด็กนักเรียนที่เรียนดี มีคว</mark>ามประพฤดิเรี<mark>ย</mark>บร้อย แต่ข<mark>าด</mark>แคลนทุนทรัพย์
- เพื่<mark>อ</mark>บูรณปฏิสังข<mark>รณ์และพัฒนาวัด</mark>
- เพื่อทำนุบำรุงวัดแ<mark>ละพระพุท</mark>ธศาสนา
- เพื่อเผยแผ่ศาสนธรรม
- เพื่อบำเพ็ญทานการก<del>ุศลและสาธาร</del>ณสงเคราะห์ต่างๆ

ในการส่งเสริมการศึกษาพระปริยัติธรรมของพระภิกษุสามเณรและการศึกษาแก่ นักเรียน นัก ศึกษาทั่วไปนั้นทางวัดได้จัดพิธีมอบทุนการศึกษาประจำปีอย่างเป็นทางการโดยได้ถวายทุนการศึกษาแก่ พระภิกษุสามเณรที่สอบนักธรรมและเปรียญธรรมได้ในแต่ละปีการศึกษา และยังได้จัดมอบทุนการ ศึกษาสงเคราะห์ทั้งในระดับประถมศึกษา มัธยมศึกษา และอุดมศึกษา ตามมดิมหาเถรสมาคมที่ให้วัด ทุกวัดทั่วราชอาณาจักรจัดตั้งกองทุนสงเคราะห์ เพื่อเป็นการอนุเคราะห์แก่นักเรียน นักศึกษาที่เรียนดี มีความประพฤดิเรียบร้อย แต่ผู้ปกครองมีรายได้น้อย ซึ่งในการมอบทุนการศึกษานี้ทางวัดได้นำเงินราย ได้อันเป็นคอกผลของมูลนิธิมาเป็นค่าใช้จ่าย และหากปีใดมีการมอบทุนการศึกษาเป็นจำนวนมากเงิน ในส่วนที่ได้มาจากมูลนิธิไม่เพียงพอ ทางวัดก็มีวิธีประชาสัมพันธ์เชิญชวนให้ประชาชนทั่วไปผู้มีจิด ศรัทธาร่วมเป็นเจ้าภาพบริจาคทรัพย์ดั้งทุนการศึกษาหรือที่เรียกว่าทุนนิธิเพิ่มเดิมซึ่งก็ได้รับความร่วม มือจากประชาชนทั่วไปเป็นอย่างดี

นอกจากการมอบทุนการศึกษาดังกล่าวแล้วมูลนิธิของวัดยังมีบทบาทในการส่งเสริมการ ศึกษาในด้านอื่นๆ เช่น มอบค่าใช้จ่ายในการจัดหาอุปกรณ์การศึกษาแก่สำนักเรียน อุปกรณ์การเรียน การสอนแก่ครู อาจารย์ และนักเรียน ค่าจัดภัตตาหารเพลถวายพระภิกษุ สามเณรที่เรียนปริยัติธรรม และบางแห่งได้จัดเป็นค่านิตยภัตถวายครูสอนปริยัติธรรมด้วย

# (3) การจัดกิจกรรมและนิทรวศการเพื่อการศึกษา

การจัดกิจกรรมและนิทรรศการในที่นี้หมายถึงกิจกรรมหรือนิทรรศการที่ทางวัดจัดขึ้นโดยเป็น กิจกรรมหรือนิทรรศการที่มีส่วนในการส่งเสริมความรู้ ความเข้าใจ ในหลักพระพุทธศาสนาและใน กิจกรรมของวัดแก่ประชาชน ซึ่งกิจกรรมและนิทรรศการดั<mark>งกล่า</mark>วนี้จากศึกษาพบว่ามีเพียงบางวัด เท่านั้นที่จัดขึ้น **เช่น วัดแห่งหนึ่งใ**นพื้นที่ศึกษาได้จัดนิทรรศการ "วัดคู่บ้าน" โดยใช้สถานที่ชั้นถ่างของ อุโบสถหลัง<mark>ใหม่ซึ่งมีความใหญ่โตกว้างขวาง สิ่งสำคัญประการหนึ่งในการ</mark>จัด<mark>นิท</mark>รรศการครั้งนี้ คือ เป็น ความร่ว<mark>มมือระหว่างวัด บ้าน และโรงเรียนที่ตั้ง</mark>อยู่บริเวณพื้นที่ขอ<mark>งวัด</mark> โด<mark>ยพระภิกษ</mark>ุสงฆ์ คณะครูอาจารย์ นักเรีย<mark>น และชาวบ้านบางส่วนได้ช่วยกันจัดบอร์ดให้ความรู้ในด้านต่าง ๆ เช่น หลักธร<mark>รม</mark>ในพระพุทธศาสนา</mark> พุทธ<mark>ประวัติ แล<mark>ะกิจกรรมด้านการกุศลต่างๆ ข</mark>องวัด ดังนั้นการ<mark>จัด</mark>นิทรรศกา<mark>ร</mark>เช่นนี้จึงเป็นการ</mark> ้ประ<mark>ชา</mark>สัมพันธ์ใบ<mark>ในตัวด้วย อย่างไรก็ตามเนื่องจากการจั</mark>ดนิทรรศการตรงกั<mark>บ</mark>วัน<mark>สำคัญทา</mark>งพระพุทธศาสนา ้ดังนั้<mark>น</mark>จุดเน้นขอ<mark>งกิจกรรมจึงอยู่ที่การให้ความรู้</mark>เกี่ย<mark>วกับวั</mark>นสำคัญนั้น ๆ <mark>แ</mark>ละการเชิญ<mark>ช</mark>วนประชาชนให้ ร่วมบุ<mark>ญและประกอบพิธีกรรมทางศาสนาร่วมกับทางวัด</mark> การจัดกิจกรร<mark>ม</mark>และนิทรรศ<mark>ก</mark>ารในลักษณะนี้จะ สิ้นเปลื<mark>องค่าใช้จ่ายเฉพาะค่าอุปกรณ์ประมาณ 5,0</mark>00 - 10,000 <mark>บา</mark>ท <mark>มีผู้เข้าชมนิ</mark>ทรรศการประมาณ 2,000 คน การจัดนิทรรศการในลักษณะนี้มีความยุ่งยากพอสมควรเนื่องจากต้องอาศัยความรู้ความ สามารถในเรื่<mark>องที่จัดแล้วยังต้องอาศัยความร่วมมือจากหลาย ๆ ฝ่าย ตลอดจน</mark>ต้องมีทุนและงบประมาณ ในการจัดพอสมควร **ดังนั้นวัดส่วนใหญ่จึงไม่นิยมจัด แต่จ**ะจั<mark>ดกิจ</mark>กรรมค**ือ**การทำบุญตักบาตร เวียนเทียน และฟังเทศน์ ตามปกติแทน

กิจกรรมอีกประการหนึ่งที่มีส่วนส่งเสริมการเรียนรู้ได้เป็นอย่างดี คือ การที่วัดแห่งหนึ่งใน พื้นที่ศึกษาได้ร่วมมือกับทางโรงเรียนเทศบาลในพื้นที่เขตบางรักทั้ง 5 โรงเรียน ได้จัดให้นักเรียน ประกวดสวดมนต์ทำนองสรภัญญะขึ้นที่วัดโดยแต่ละโรงเรียนจะส่งตัวแทนเข้าประกวดซึ่งกลุ่มตัวแทน ของโรงเรียนที่ชนะเลิศจะได้รับรางวัล คือ โล่เกียรติยศ และเงินรางวัล 3,000 บาท โดยทางวัดเป็นผู้ มอบรางวัลดังกล่าว และเมื่อทางวัดจัดพิธีเวียนเทียนในวันสำคัญทางศาสนาก็จะได้นักเรียนที่ชนะเลิศ การประกวดดังกล่าวมาช่วยสวดมนต์ทำนองสรภัญญะให้ประชาชนฟังเพื่อเป็นการน้อมรำลึกถึงคุณของ พระรัตนตรัย นอกจากกิจกรรมดังกล่าวแล้วทางวัดโดยความร่วมมือของโรงเรียนยังได้จัดตั้งโต๊ะหมู่บูชา ชุดต่าง ๆ ครบทุกชุดโดยมีพระเป็นผู้นำ นักเรียนเป็นผู้ช่วยกันจัด นับว่าเป็นการเรียนการสอนแบบ สาธิตโดยให้ผู้เรียนฝึกการเรียนรู้และปฏิบัติจากของจริง นับว่ากิจกรรมและนิทรรศการดังกล่าวเป็น ประโยชน์ต่อการเรียนรู้อย่างไม่เป็นทางการของประชาชนในชุมชนได้เป็นอย่างดี University

### (4) การเผยแผ่ศาสนธรรม

บทบาทด้านการเผยแผ่ศาสนธรรม ได้แก่ การที่ทางวัดได้จัดให้มีการแสดงพระธรรมเทศนา การบรรยายธรรม ในวันสำคัญทางศาสนา วันธัมมัสสวนะ และในโอกาสต่างๆ เช่น การเทศน์ในงานศพ การโฆษณาและประชาสัมพันธ์ในงานการกุศลของวัด และงานเทศกาลต่างๆ ตลอดจนการบรรยาย ธรรมทางสถานีวิทยุ และการพิมพ์หนังสือธรรมะออกเผยแผ่เนื่องในโอกาสต่างๆ การเผยแผ่ศาสน ธรรมในลักษณะดังกล่าวนอกจากจะเป็นการเผยแผ่ธรรมะไปสู่ประชาชนเพื่อเป็นการสืบสานพระพุทธ ศาสนาและการอบรมขัดเกลาจิตใจแล้วยังนับได้ว่าเป็นการให้บริการทางการศึกษาโดยอ้อมแก่ชุมชนด้วย

อย่างไรก็ตามจากการศึกษาพบว่าทุกวัดมีบทบาทด้านการเผยแผ่ศาสนธรรมทั้งสิ้น เพียงแต่ ระเบียบ วิธีการ ระยะเวลา และลักษณะการเผยแผ่อาจมีรายละเอียดที่แตกต่างกันบ้าง เช่น การแสดง พระธรรมเทศนาในวันสำคัญทางศาสนาบางวัดจัดทั้ง 3 ช่วงเวลา คือ ภาคเช้า ภาคบ่าย ภาคกลางคืน บางวัดจัดเฉพาะภาคกลางคืนหลังจากพิธีเวียนเทียนเสร็จแล้ว บางวัดก็ไม่มีการแสดงพระธรรมเทศนา ภาคกลางคืนในวันสำคัญทางศาสนาเพียงแต่จัดให้มีการบรรยายธรรมก่อนการเวียนเทียนเชื่งนับว่าได้ผล ดีในแง่ของจำนวนผู้พังเพราะการจัดให้มีการเทศน์หรือบรรยายธรรมภายหลังจากการเวียนเทียนเสร็จ แล้วจำนวนผู้พังจะลดลงจากจำนวนทั้งหมดที่มาเวียนเทียนเป็นอย่างมาก เพราะส่วนใหญ่เมื่อเวียน เทียนเสร็จแล้วก็จะกลับบ้านทันที เนื่องจากหากไปพังเทศน์ต่อก็จะทำให้กลับบ้านดึก ดังนั้นช่วงเวลา ที่จัดประกอบพิธีเวียนเทียนและการแสดงพระธรรมเทศนาจึงควรจัดให้เหมาะสมไม่ควรจะให้ดึกเกินไป หากเป็นไปได้ก็ควรจัดให้มีการแสดงพระธรรมเทศนาหรือบรรยายธรรมก่อนที่จะประกอบพิธีเวียน เทียนก็จะทำให้ผู้ที่มาร่วมงานทั้งหมดใด้รับพังไปพร้อมกันทีเดียว

สำหรับการเทศน์และการบรรยายธรรมในวันธัมมัสสวนะนั้นพบว่าวัดส่วนใหญ่จัดให้มีเฉพาะ ในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาตลอดใดรมาสเท่านั้นเนื่องจากเป็นช่วงที่มีพระภิกษุสามเณรต้องอยู่ประจำที่ วัดและญาติโยมนิยมมาทำบุญกันที่วัดเป็นจำนวนมากกว่าปกดิ แต่มีวัดบางแห่งที่จัดให้มีการแสดงพระ ธรรมเทศนาในวันธัมมัสสวนะตลอดทั้งปีซึ่งก็ประสบกับปัญหาในเรื่องจำนวนผู้ฟังที่มีน้อยกว่าในช่วง เข้าพรรษาและผู้ฟังส่วนใหญ่ก็มักจะเป็นผู้สูงอายุซึ่งมาทำบุญที่วัดเป็นประจำอยู่แล้ว ส่วนการเทศน์ใน โอกาสอื่น ๆ เช่น การเทศน์ในงานศพ เป็นดัน นั้นทางวัดไม่ได้เป็นผู้เข้าไปจัดการโดยตรง แต่จะเป็น ไปตามความประสงค์ของเจ้าภาพว่าต้องการจะจัดให้มีหรือไม่ หากเจ้าภาพมีความประสงค์ของเจ้าภาพ แสดงพระธรรมเทศนาตามความประสงค์ของเจ้าภาพ

สำหรับการเผยแผ่ศาสนธรรมในลักษณะพิเศษอันได้แก่การบรรยายธรรมทางสถานีวิทยุและ การพิมพ์หนังสือธรรมะออกเผยแผ่นั้นพบว่าเคยมีวัดแห่งหนึ่งที่ได้จัดให้พระภิกษุไปบรรยายธรรมทาง สถานีวิทยุแห่งหนึ่งแต่ปัจจุบันได้ถูกยกเลิกไปเพราะประสบกับปัญหาในเรื่องทุนทรัพย์และทีมงานทาง

Copyright by Mahidol University

ด้านวิชาการที่ไม่พอเพียง ในส่วนของการพิมพ์หนังสือธรรมะออกเผยแผ่นั้นพบว่าทุกวัดมิได้จัดพิมพ์ สื่อสิ่งพิมพ์ในรูปของวารสาร จุลสาร และนิตยสารธรรมะออกเผยแผ่ เป็นแต่เพียงการพิมพ์หนังสือ ธรรมะออกเผยแผ่เนื่องในโอกาสที่พิเศษจริง ๆ เท่านั้น เช่น งานฉลองสมณศักดิ์และงานพระราชทาน เพลิงศพของเจ้าอาวาสหรือพระเถระผู้ใหญ่ในวัด งานฉลองสมโภชอุโบสถวิหารหรืออาคารหลังใหม่ เป็นต้น ซึ่งการเผยแผ่ธรรมในลักษณะนี้จำเป็นต้องใช้ทุนสูงและความละเอียดถี่ถ้วนในการทำงาน และบาง อย่างทางวัดไม่สามารถกำหนดระยะเวลาที่แน่นอนได้ ดังนั้นสื่อสิ่งพิมพ์หรือหนังสือธรรมะที่ทางวัดจัด พิมพ์เผยแผ่เองจึงมีจำนวนน้อยมาก

บทบาทด้านการเผยแผ่สาสนธรรมนั้นนับว่าเป็นบทบาทหลักที่สำคัญของวัดซึ่งจะต้องมีการ จัดการที่ดี จึงจะเป็นประโยชน์ต่อประชาชนในการนำหลักธรรมไปใช้ในการดำเนินชีวิตเพื่อแก้ปัญหา ครอบครัวและสังคม ดังนั้นบทบาทด้านการเผยแผ่สาสนธรรมของวัดจึงนับว่าเป็นการให้บริการด้าน การสึกษาพระพุทธสาสนาโดยอ้อมแก่ชุมชนได้เป็นอย่างดีประการหนึ่งด้วย

### (5) การให้บริการทางห้องสมุดและพิพิธภัณฑ์

การให้บริการท้องสมุดของวัดนั้นอาจกล่าวได้ว่าเป็นมรดกตกทอดมาจากพระสงฆ์สาวกผู้สืบทอด พระพุทธศาสนาในอดีตเมื่อประมาณ 2,000 กว่าปีมาแล้ว เนื่องจากมีการจารึกพระธรรมวินัยลงในใบ ลานที่เรียกว่า "คัมภีร์พระไตรปิฎก" แทนการถ่ายทอดต่อกันด้วยวาจาหรือปากเปล่า (Oral Tradition) การที่มีคัมภีร์พระไตรปิฎกทำให้มีความสะดวกต่อการศึกษาคันคว้ายิ่งขึ้นมีความเชื่อว่าคัมภีร์พระไตรปิฎกนั้น เป็นคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์ และเป็นคัมภีร์ชั้นแรกของพระพุทธศาสนาที่บรรจุพระธรรมวินัยไว้อย่างครบถ้วน จึงได้รับการยกย่องเชิดชูว่าเป็นสุดขอดแห่งบรรณสารทั้งป่วง ดังนั้นคัมภีร์พระไตรปิฎกจึงถูกจัดเก็บ รักษาไว้เป็นอย่างดี บางวัดมีการสร้างหอใตรไว้สำหรับจัดเก็บรักษาพระไตรปิฎกโดยเฉพาะซึ่งเป็นที่ นิยมกันในสมัยก่อน แต่ปัจจุบันมีการจัดสร้างห้องสมุดขึ้นในวัดจึงนิยมเก็บคัมภีร์พระไตรปิฎกและจัด ตั้งไว้ในที่เหมาะสม

ผลจากการศึกษาพบว่าในพื้นที่เขตบางรักมีเพียงวัดเดียวเท่านั้นที่มีการจัดตั้งเป็นห้องสมุด อย่างเป็นทางการโดยจัดหนังสือเป็นหมวดหมู่อย่างเป็นระเบียบตามมาตรฐานสากล และมีหนังสือใน ห้องสมุดหลากหลายชนิด มีการดูแลทำความสะอาดเป็นประจำ และมีพระภิกษุสามเณรและประชาชน ทั่วไปเข้าไปใช้บริการเป็นประจำทุกวันมิได้ขาด แม้จะขาดบรรณารักษ์ประจำห้องสมุดคอยให้บริการก็ตาม ส่วนวัดอื่นที่ไม่ได้จัดตั้งเป็นห้องสมุดอย่างเป็นทางการโดยตรงนั้นจะมีการจัดเป็นห้องเก็บหนังสือโดย ไม่ได้จัดเป็นหมวดหมู่อย่างเป็นระเบียบตามแบบสากลและมิได้เปิดให้บริการแก่คนทั่วไปเป็นทางการ เช่นในกรณีแรก

Copyright by Mahidol University

อย่างไรก็ตาม จากการศึกษายังพบว่าภายในวัดแต่ละวัดยังมีหนังสือตกค้างอยู่ตามกุฏิต่าง ๆ จำนวนไม่น้อย จึงควรรวบรวมให้เป็นหมวดหมู่อย่างมีระบบแล้วจัดเก็บไว้ในห้องสมุดเพื่อให้บริการแก่ พระภิกษุสามเณรและประชาชนทั่วไปผู้สนใจศึกษาค้นคว้าด้วยตนเองก็จะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษา เป็นอย่างมาก

จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่าห้องสมุดของวัดมีส่วนสำคัญในการให้บริการทางการศึกษาโดย อ้อมแก่ประชาชนทั่วไปในชุมชนที่สนใจเข้าไปศึกษาค้นคว้าด้วยตนเอง เพราะห้องสมุดเปรียบเหมือน คลังสมอง คลังแห่งความรู้ในสรรพวิชา จึงกล่าวได้ว่าห้องสมุดเป็นศูนย์กลางข้อมูลแห่งการศึกษาเรียน รู้ได้เป็นอย่างดี

ในส่วนของพิพิธภัณฑ์นั้นอาจกล่าวได้ว่าวัดทุกแห่งมีความเป็นพิพิธภัณฑ์อย่างไม่เป็น ทางการในตัวอยู่แล้ว เนื่องจากวัดเป็นแหล่งรวมของศิลปวัตถุ สถาปัตยกรรม ประติมากรรม และ จิตรกรรมต่างๆ อันทรงคุณค่าทางด้านศิลปวัฒนธรรมไทย เช่น พระพุทธรูป โบสถ์ วิหาร เจดีย์ กุฏิ ศาลาการเปรียญ หอกลอง หอระฆัง ธรรมาสน์ ตู้พระคัมภีร์ ภาพแกะสลัก รูปปั้น และภาพจิตรกรรม ฝ่าผนัง เป็นต้น นอกจากนี้วัดยังเป็นคลังพัสดุทางศาสนาที่รวบรวมเอาวัตถุสิ่งของที่มีค่าต่างๆ ที่ ประชาชนบริจาคเอาไว้ด้วย ดังนั้นวัดจึงเป็นศูนย์กลางทางด้านศิลปวัฒนธรรมของชาติ เปรียบประหนึ่ง เป็นพิพิธภัณฑ์ท้องถิ่นฉะนั้น

อย่างไรก็ตาม ในปัจจุบันวัดที่มีการจัดตั้งเป็นพิพิธภัณฑ์โดยตรงนั้นมีอยู่จำนวนน้อยมาก ใน เขตพื้นที่ศึกษานั้นพบว่ามีอยู่เพียงวัดเดียวเท่านั้นที่มีการจัดตั้งเป็นพิพิธภัณฑ์ขึ้นอย่างเป็นทางการแต่ ยังอยู่ในระยะเริ่มแรก สิ่งของต่างๆ ที่รวบรวมไว้ในพิพิธภัณฑ์จึงมีอยู่ยังไม่มากนัก แต่ทางวัดมีนโย บายที่จะเก็บรวบรวมสิ่งของมีค่าต่างๆ ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงคุณค่าทางด้านศิลปวัฒนธรรมไทยอันเป็น มรดกตกทอดมาแต่โบราณตลอดจนวัสดุสิ่งของและเรื่องราวที่บ่งบอกถึงประวัติความเป็นมาของวัดและ ชุมชนไว้ในพิพิธภัณฑ์อย่างเป็นระบบที่ถูกต้องตามแบบสากลนิยมต่อไป

กล่าวได้ว่าการให้บริการทางด้านห้องสมุดและพิพิธภัณฑ์ของวัดนั้นเป็นการสงเคราะห์ ทางการศึกษาที่วัดมีให้แก่ประชาชนผู้สนใจให้สามารถเข้าไปศึกษาค้นคว้าด้วยตนเอง จึงนับได้ว่า เป็นการให้บริการทางการศึกษาโดยอ้อมแก่ประชาชนได้เป็นอย่างดี และยิ่งไปกว่านั้นยังทำให้วัดได้มี บทบาทในการช่วยอนุรักษ์มรดกศิลปวัฒนธรรมไทยให้ดำรงคงอยู่สืบไปด้วย

### 5.2 บทบาทด้านการท่องเที่ยว

ปัจจุบันกิจการด้านการท่องเที่ยวนับว่าเป็นสิ่งสำคัญยิ่งประการหนึ่งที่สามารถทำรายได้ให้ กับประเทศปีละไม่น้อย เมื่อเปรียบเทียบกับกิจการด้านอื่นๆ นับได้ว่ากิจการด้านการท่องเที่ยวสามารถ นำเงินตราเข้าประเทศอยู่ในอันดับต้นๆ

สิ่งสำคัญประการหนึ่งที่สามารถดึงดูดนักท่องเที่ยวให้เข้ามาศึกษาและชื่นชมในการท่อง เที่ยวก็คือมรดกทางวัฒนธรรมประเพณีของท้องถิ่นนั้น ๆ สำหรับประเทศไทยกล่าวได้ว่าวัดเป็นแหล่ง รวมมรดกทางศิลปวัฒนธรรมและเอกลักษณ์ของชาติที่สามารถรักษาและสืบทอดศิลปวัฒนธรรมไทยให้ คงอยู่ได้ดีที่สุดแห่งหนึ่ง ดังนั้นวัดโดยเฉพาะอย่างยิ่งวัดที่มีสถาปัตยกรรม โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุ จิตรกรรม ปฏิมากรรมอันเก่าแก่มีความอ่อนช้อยวิจิตรงดงามตามแบบฉบับของศิลปะตะวันออกนั้นมักจะเป็น แหล่งท่องเที่ยวที่สามารถดึงดูดนักท่องเที่ยวให้เข้ามาเยี่ยมชมอย่างมิขาดสาย เมื่อมีนักท่องเที่ยวเข้ามา ในชุมชนเป็นจำนวนมากก็จะพลอยทำให้เศรษฐกิจในชุมชนนั้นก้าวหน้าไปด้วย ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า บทบาทด้านการท่องเที่ยวของวัดมีผลต่อความเจริญทางเศรษฐกิจของชุมชนด้วยเช่นกัน

ดังกล่าวแล้วว่าวัดไทยนั้นเปรียบเสมือนพิพิธภัณฑ์ที่สำคัญแห่งหนึ่งของชาติโดยเฉพาะความ เป็นพิพิธภัณฑ์ทางสถาปัตยกรรม และศิลปกรรม เพราะวัดไทยมีลักษณะของการก่อสร้างที่เป็นไป อย่างกลมกลืน ทั้งในด้านสถาปัตยกรรมที่โอ่อ่า มั่นคง แข็งแรง สวยงามและประณีต ปฏิมากรรมที่ อ่อนช้อยงดงาม และจิตรกรรมที่มีความสวยงามวิจิตรตระการตา สิ่งเหล่านี้ย่อมแสดงให้เห็นถึงอารมณ์ ความรู้สึกนึกคิดและจิตวิญญาณของสถาปนิกและศิลปินผู้ก่อสร้าง ตลอดจนสะท้อนให้เห็นถึงวิถีชีวิต วัฒนธรรมของชนชาติไทยที่มีความผูกพันอยู่กับพระพุทธศาสนา จึงกล่าวได้ว่าสถาปัตยกรรม และ ศิลปกรรมภายในวัดเหล่านี้เป็นเครื่องบ่งบอกถึงความเจริญก้าวหน้าอย่างสูงส่งทางด้านศิลปวัฒนธรรม และความมีอารยธรรมมาอย่างช้านานของคนไทย

สำหรับเขตบางรักนั้นกล่าวได้ว่าเป็นแหล่งท่องเที่ยวที่สำคัญแห่งหนึ่งของกรุงเทพฯ ใน แต่ละวันจะมีนักท่องเที่ยวทั้งชาวไทยและชาวต่างประเทศเดินทางเข้ามาท่องเที่ยวเป็นจำนวนมาก และหนึ่งในบรรดาสถานที่ที่นักท่องเที่ยวนิยมเข้าไปเยี่ยมชมนั้นคือวัด สำหรับพุทธศาสนิกชนชาวไทย การไปวัดนั้นไม่นิยมถือว่าเป็นการไปท่องเที่ยวแต่จะถือเป็นการไปเพื่อทำบุญมากกว่า แม้จุดประสงค์ หนึ่งจะเป็นการไปเพื่อศึกษาและเยี่ยมชมศาสนวัตถุ ศิลปกรรม จิตรกรรมต่างๆ หรือไปเพื่อแสวงหา ความสงบทางด้านจิตใจก็ตาม แต่สำหรับนักท่องเที่ยวชาวต่างชาติแล้วจุดประสงค์หลักก็คือการเข้าไป ท่องเที่ยวเพื่อทัศนศึกษา เรียนรู้ และเยี่ยมชมวิถีชีวิตวัฒนธรรมภายในวัด ซึ่งสิ่งที่ดึงดูดความสนใจ ของนักท่องเที่ยวมากที่สุดก็คือความวิจิตรงดงาม อ่อนช้อย ความประณีต ความโอ่อ่าที่แผ่งไว้ด้วย ความสงบเย็นของสถาปัตยกรรม ศิลปกรรม และจิตรกรรมต่างๆ ภายในวัด

ในพื้นที่เขตบางรักซึ่งมีวัดอยู่ทั้งหมด 5 วัดนั้น หากพิจารณาจากสภาพวัดและจำนวนนัก ท่องเที่ยวตลอดจนประชาชนทั่วไปที่เข้าไปเยี่ยมชมวัดแต่ละวันแล้วสามารถแบ่งลักษณะความแหล่ง ท่องเที่ยวของวัดได้เป็น 3 ระดับ คือ

Copyright by Mahidol University

1) ระดับดี ได้แก่ วัดที่มีลักษณะเป็นแหล่งท่องเที่ยวได้ดี ภายในวัดมีสิ่งสำคัญที่ดึงดูดความ สนใจและความศรัทธาของนักท่องเที่ยวและประชาชนทั่วไปให้เข้าไปเยี่ยมชมไปทำบุญในแต่ละวันเป็น จำนวนมากเป็นประจำอย่างมิขาดสาย เช่น มีสถาปัตยกรรมที่ใหญ่โตสวยงามมีเจดีย์ โบสถ์ วิหาร เป็นต้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งโบสถ์และวิหารนั้นจะมีความใหญ่โดสวยงามเป็นพิเศษทั้งภายนอกและภายใน ใน ส่วนภายในนั้นจะมีความวิจิตรตระการตาด้วยภาพจิตรกรรมฝาผนังที่ลิขิตเป็นเรื่องราวต่างๆ เช่น ภาพ พุทธประวัติ ภาพธุดงควัตร 13<sup>1</sup> ภาพพระมาลัยโปรดสัตว์นรก เป็นต้น พร้อมทั้งลวดลายต่าง ๆ ที่จิตรกร บรรจงวาดไว้อย่าง**กล**มกลื่น และเป็นที่น่าสังเกตอย่างหนึ่งคือแต่ละวัดนอกจากจะมีศิลปกรรมแบบ ไทยแล้วยังผ**สมผสานไว้ด้วยศิลปกรรมที่ได้รับอิทธิพลจ**ากจีน ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่าในย่านนั้นบางรักมี ประชาชน<mark>ชา</mark>วไท<mark>ยเชื้อสายจีนอาศัยอยู่เป็นจำน</mark>วนมากนั่นเอง<mark>บางตระกูลก็เป็นผู้อุป</mark>ถัมภ์ในกิจการต่างของวัด ดังนั้น<mark>เพื่</mark>อเป็<mark>นการรักษาศรัทธาและการให้บ</mark>ริการอย่างทั่วถึงท<mark>าง</mark>วัดจึง<mark>ใ</mark>ด้อนุญาตให้มีการก่อสร้าง ัสถาป<mark>ัต</mark>ยกรรม ศ<mark>ิลปะและปฏิมากรรมแบบจีนไว้ภายในวัดด้วย เช่น <mark>ศา</mark>ลาบำเพ็ญ<mark>กุศ</mark>ล เจ้าแม่กวนอิมอ</mark> วโล<mark>กิเ</mark>ตศวร แล<mark>ะพระสังกัจจายน์ (แป๊ะยิ้ม) เป็นต้น</mark> และสิ่งสำคัญปร<mark>ะก</mark>ารหนึ่งที่<mark>ทำ</mark>ให้พุทธศาสนิกชน เข้า<mark>ไปทำบุญและเยี่ยมชมวัดได้ดีคือการที่วัดมีปูชนียวั</mark>ตถุที่สำคัญหรือสิ่<mark>งศั</mark>กดิ์<mark>สิทธิ์อันเ</mark>ป็นที่เคารพนับถือ เป็น<mark>อ</mark>ย่างมากข<mark>องประชาชนใน<mark>ชุมชนและประชาชนทั่ว</mark>ไป ได้แก่ พร<mark>ะ</mark>พุทธรูปหรื<mark>อ</mark>ที่ชาวบ้านเรียกว่า</mark> หลวง<mark>พ่</mark>อต่าง ๆ ท<mark>ี่ประดิษฐานอยู่ภายในโบสถ์หรือวิหาร ต</mark>ลอดจนพระ<mark>ภิก</mark>ษุสงฆ์ที่ปร<mark>ะ</mark>ชาชนเคารพนับถือ เป็นจ<mark>ำนวนมากซึ่งเมื่อท่านมรณภาพไปแล้วทางวัดจะ</mark>จัดทำหุ่นจำลองรูป<mark>ปั้</mark>นข<mark>อง</mark>ท่านไว้ให้ประชาชน ทั่วไปได้เ<mark>คารพบูชาหรือในกรณีที่ศพของท่านไม่เน่าเปลื่อยทางวัด</mark>ก็จ<mark>ะจัดเ</mark>ก็บ<mark>ไว้</mark>ในโลงแก้วและก่อสร้าง มณฑปใว้เป็น<mark>ที่ประดิษฐานให้ประชาชนทั่วไปใด้กราบไว้</mark>บูชา

นอกจากนี้ภายในวัดยังมีการจัดสภาพแวดล้อมต่าง ๆ อย่างเป็นระเบียบ มีการให้บริการด้าน ข้อมูลด่าง ๆ เกี่ยวกับวัดแก่นักท่องเที่ยว เช่น จัดทำแผนผังวัดบอกอาคาร สถานที่และส่วนต่าง ๆ ภายในวัด จัดทำป้ายข้อความให้ความรู้ในสิ่งต่าง ๆ โดยทำกำกับติดไว้กับสิ่งนั้น ๆ เป็นต้น ซึ่งวัดที่มีบทบาทเป็น แหล่งท่องเที่ยวในลักษณะดังกล่าวนี้มีอยู่ 2 วัด คือวัดมหาพฤฒารามวรวิหาร และวัดหัวลำโพง

2) ระดับปานกลางได้แก่ วัดที่มีลักษณะเป็นแหล่งท่องเที่ยวที่มีสิ่งสำคัญสามารถดึงดูดความ สนใจของนักท่องเที่ยวเป็นด้นว่าศาสนวัตถุ สถาปัตยกรรมและศิลปกรรมต่าง ๆ ภายในวัดมีความใหญ่โต ความวิจิตรตระการตาน้อยกกว่าในระดับแรก ทั้งจำนวนผู้ที่เข้าไปเที่ยวชมและไปทำบุญในแต่ละวันก็มี ปริมาณน้อยกว่า วัดที่มีลักษณะดังกล่าวนี้มีอยู่ 2 วัด คือ วัดแก้วแจ่มฟ้า และวัดสวนพลู ซึ่งจากการ ศึกษาพบว่าแม้วัดทั้งสองจะตั้งอยู่ท่ามกลางชุมชนเมืองขนาดใหญ่แต่พื้นที่ตั้งวัดมีปริมาณน้อยทำให้ บริเวณวัดคับแคบเมื่อปลูกสร้างอาคารเสนาสนะต่าง ๆ ก็ยิ่งทำให้ลานวัดคับแคบมากขึ้น แม้จะมีความ พยายามในการจัดระเบียบพื้นที่และสิ่งก่อสร้างต่าง ๆ ภายในวัดให้เป็นสัดส่วนอย่างชัดเจน แต่ยังคงมี

ข้อจำกัดที่ทำให้ใม่สามารถจัดระเบียบได้ดี ในด้านการให้บริการทางการท่องเที่ยวนั้นทางวัดมิได้จัดเจ้า หน้าที่คอยบริการแก่นักท่องเที่ยวโดยเฉพาะ กิจกรรมด้านการอำนวยความสะดวก เช่น การจัดทำป้าย บอกทาง สถานที่ และป้ายให้ข้อมูลอันเป็นความรู้เกี่ยวกับศิลปวัตถุต่าง ๆ ภายในวัดยังมีอยู่จำนวนน้อย และยังไม่มีการจัดทำแผนผังแสดงอาณาบริเวณและสิ่งก่อสร้างส่วนต่าง ๆ ไว้อย่างชัดเจน สิ่งสำคัญที่ นักท่องเที่ยวอยากให้มีบริการให้ดีกว่าที่เป็นอยู่คือการเปิดห้องน้ำห้องสุขาไว้บริการให้มากขึ้น ในด้าน การรักษาความสะอาดภายในบริเวณวัดนั้นค่อนข้างจะจัดทำได้ดีเพราะทางวัดได้จัดให้พระภิกษุสามเณร และเจ้าหน้าที่คอยดูแลรักษาความสะอาดเป็นประจำและมีการจัดตั้งถังขยะไว้เป็นบางจุดภายในวัดด้วย อย่างไรก็ตามกล่าวได้ว่าในด้านการบริหารจัดการวัดเพื่อประโยชน์ทางการท่องเที่ยวและการ ประชาสัมพันธ์วัดนั้นยังมีประสิทธิภาพน้อยกว่าที่ควรจะเป็นและอาจเป็นสาเหตุสำคัญประการหนึ่งที่ ทำให้นักท่องเที่ยวและประชาชนทั่วไปมาเที่ยวชมและมาทำบุญที่วัดในแต่ละวันน้อยกว่าวัดในระดับแรก

3) ระดับสามัญ ได้แก่ วัดที่มีลักษณะและบทบาทเป็นแหล่งท่องเที่ยวได้น้อย เนื่องจากไม่มี ศิลปวัตถุและสถาปัตยกรรมที่มีชื่อเสียงเป็นที่ดึงดูดความสนใจของนักท่องเที่ยวเหมือนอย่างในสอง ระดับดังกล่าวมา ประกอบกับพื้นที่ของวัดมีขนาดจำกัดและถูกบดบังด้วยตึกขนาดใหญ่ที่ตั้งเรียงราย อยู่ริมกำแพงวัดทำให้บดบังทัศนียภาพของวัดอย่างสิ้นเชิง ดังนั้นทางวัดจึงไม่มีนโยบายที่จะบริหาร จัดการวัดให้มีบทบาทไปในเชิงการท่องเที่ยวและมิได้จัดทำอะไรไว้เป็นพิเศษสำหรับนักท่องเที่ยว นอกจากสถาปัตยกรรมและศิลปกรรมต่าง ๆ ภายในวัดที่มีอยู่ตามสภาพเท่านั้นซึ่งก็ไม่ใหญ่โตและวิจิตร งดงามมีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักของนักท่องเที่ยวและประชาชน ทั่วไปที่เข้าไปเที่ยวเยี่ยมชมมีจำนวนน้อยมากเมื่อเปรียบเทียบกับวัดในสองระดับแรก สำหรับนักท่อง เที่ยวโดยตรงแล้วกล่าวได้ว่ามักจะไม่มีปรากฏเข้าไปเยื้องกรายให้เห็นบ่อยนัก จะมีก็เฉพาะประชาชนที่ เข้าไปทำบุญและไปในกิจการอื่น ๆ เท่านั้น ซึ่งวัดที่มีลักษณะดังกล่าวในพื้นที่ศึกษามีอยู่หนึ่งวัด คือ วัด ม่วงแค

จากบทบาทด้านการท่องเที่ยวของวัดได้ส่งผลต่อความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจของชุมชนและ ก่อให้เกิดอาชีพบางอย่างที่เกี่ยวข้องตามมา เนื่องจากมีนักท่องเที่ยวจำนวนมากที่เข้ามาท่องเที่ยวแล้ว ได้พักค้างแรมอยู่ในชุมชนเป็นเวลาหลายวัน ทำให้บ้านเช่าและโรงแรมต่าง ๆ ตลอดจนร้านค้า ยาน พาหนะและมัคคุเทศก์ต่างก็มีรายได้จากนักท่องเที่ยวในส่วนนี้ นอกจากนั้นภายในวัดยังมีประชาชน บางส่วนเข้าไปประกอบอาชีพ เช่น การค้าขายอาหาร น้ำดื่ม และลอดเตอรี่ เป็นดัน

โดยสรุปแล้ววัดที่มีบทบาททางการท่องเที่ยวได้ดีนั้นนอกจากจะเป็นวัดที่มีศักยภาพทางการ ท่องเที่ยวสูง เช่น เป็นวัดที่มีพื้นที่บริเวณที่ตั้งวัดกว้างขวาง มีสถาบัตยกรรม ศิลปกรรม ปฏิมากรรม และจิตรกรรม ที่มีความวิจิตรงดงามมีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักของนักท่องเที่ยวและประชาชนทั่วไปแล้ว การ บริหารจัดการและการประชาสัมพันธ์วัดที่ดีเพื่อประโยชน์ด้านการท่องเที่ยว เช่น ความสะดวก สะอาด และปลอดภัย เป็นต้น ก็นับว่ามีความสำคัญไม่น้อยเช่นกัน

### 5.3 บทบาทด้านพิธีการทางศาสนา

ตั้งแต่สมัยแรกเริ่มที่พระพุทธศาสนาเผยแผ่เข้ามาสู่สังคมไทยจนเป็นที่ยอมรับนับถืออย่างกว้าง ขวางในหมู่คนไทยและมีการก่อตั้งสถาบันวัดและพระสงฆ์ขึ้น ประชาชนชาวไทยก็มีขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรมและพิธีกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับวัดและพระสงฆ์ตั้งแต่เกิดจนตาย ซึ่งมีทั้งพิธีที่ เป็นส่วนตัว เช่น พิธีทำบุญเกี่ยวกับการเกิด การตาย การขึ้นบ้านใหม่ การบรรพชา อุปสมบท เป็นต้น และพิธีเกี่ยวกับส่วนรวม เช่น พิธีการทอดกฐิน ผ้าป่า และการทำบุญในเทศการต่าง ๆ ตลอดจน พิธีการทำบุญในวันสำคัญทางศาสนา เป็นต้น

ขนบประเพณีและพิธีการต่างๆ ทางศาสนาเหล่านี้เป็นสิ่งที่มีส่วนช่วยในการบำรุงขวัญ และกำลังใจของประชาชนใด้เป็นอย่างมาก เพราะศาสนาในส่วนที่เป็นหลักธรรมคำสอนที่เป็นนาม ธรรมซึ่งมองไม่เห็นก็ได้อาศัยพิธีกรรมทางศาสนาเป็นสื่อที่แสดงออกมาให้เห็นและปฏิบัติกันได้ พิธีกรรมทางศาสนาจึงมักจะมีความหมายแอบแผ่งอยู่เสมอ ถ้าผู้ประกอบพิธีและผู้ร่วมพิธีสามารถ พิจารณาถึงความหมายนั้นได้ก็จะเป็นประโยชน์อย่างแท้จริง ประเพณีและพิธีกรรมต่างๆ จึงเป็นสิ่งที่ สนองความต้องการทางจิดใจของมนุษย์ได้เป็นอย่างดี

บทบาทด้านพ<mark>ิธีการทางศาสนาของวัดที่พบในพื้นที่ศึ</mark>กษานั้น สามารถแยกพิจารณาเป็น ประเด็นได้ดังนี้

# 5.3.1 เป็นสถานที่บรรพชาอุปสม**บท**

ตามประเพณีการบรรพชาอุปสมบทหรือการบวชเรียนของไทยนั้นถือว่าการบวชเป็นการทดแทน พระคุณของบิดามารดาและทำให้คนกลายเป็นคนสุกเพราะได้ผ่านการศึกษาอบรม ฝึกฝนและปฏิบัติ ตนทั้งทางกาย วาจา และใจ ให้เป็นผู้รู้จักบาป บุญ คุณ โทษ ประโยชน์ มิใช่ประโยชน์ ดังจะเห็นว่า สังคมเรียกผู้ลาสิกขาซึ่งผ่านขั้นตอนการฝึกฝนอบรมตนมาแล้วว่า "ทิต" ซึ่งเป็นคำกร่อนมาจากคำว่า "บัณฑิต" โดยทั่วไปชายไทยเมื่อมีอายุครบ 20 ปีบริบูรณ์ขึ้นไป มักจะเข้าสู่พิธีอุปสมบทเป็นพระภิกษุ ตามประเพณี การอุปสมบทหรือการบวชเป็นพระภิกษุนั้นถือว่าเป็นการมีชีวิตใหม่ซึ่งสร้างกุศลให้แก่ ครอบครัวและบุคคลที่เกี่ยวข้องในพิธีนี้อย่างมาก ในระหว่างการครองเพศบรรพชิตเป็นช่วงที่จะได้ ศึกษาพระธรรมวินัย ชำระจิตใจให้บริสุทธิ์และเป็นการถ่ายทอดการศึกษาหลักธรรมอันจะซึมซับให้มีผล ต่อชีวิตในภายหน้าด้วย

จากคติความเชื่อดังกล่าวทำให้ยังคงมีผู้ยึดถือปฏิบัติตามประเพณีนี้สืบต่อมาอย่างสม่ำเสมอ

แม้ปัจจุบันปริมาณผู้ที่เข้ามาบวชจะลดน้อยลงกว่าในอดีตก็ตาม โดยเฉพาะอย่างยิ่งวัดทั้งหมดที่ทำการ ศึกษาจะมีผู้มาอุปสมบทโดยเฉลี่ยแล้วประมาณ 30 - 50 คนต่อปี โดยส่วนใหญ่จะนิยมเข้ามา อุปสมบทในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาและในช่วงภาคฤดูร้อน และผู้ที่มาอุปสมบทส่วนใหญ่จะเลือก อุปสมบทในวัดที่ตั้งอยู่ใกล้บ้านของตนเป็นอันดับแรก เพราะมีความรู้สึกว่าเป็นวัดที่ตั้งอยู่ในชุมชนของ ตน สะดวกต่อการจัดงานและญาดิพี่น้องที่จะไปร่วมทำบุญ ข้อนี้เห็นได้จากการที่ชาวบ้านบางคนซึ่งมี บ้านตั้งอยู่ใกล้วัดแม้จะมีความไม่ชอบใจในกิจกรรมบางอย่างและพระสงฆ์บางรูปภายในวัด แต่เมื่อถึง คราวที่จะต้องบวชลูกหลาน ก็ยังคงให้บวชที่วัดใกล้บ้านนั้นเอง เว้นแต่ผู้ที่มีความรู้จักคุ้นเคยและ เคารพศรัทธาต่อเจ้าอาวาสหรือพระสงฆ์ในวัดอื่นเป็นกรณีพิเศษ ก็จะเจาะจงไปบวชที่วัดแห่งนั้นแทน

ลักษณะการจัดงานบวชนั้นมักจะเป็นไปในรูปแบบที่สอดคล้องกับสภาพเศรษฐกิจในปัจจุบัน โดยทางวัดจะแนะนำให้จัดแบบประหยัดไม่ฟุ่มเฟือย ไม่เน้นการแห่แหนหรือมีมหรสพอย่างเอิกเกริก จะมีแต่พิธีกรรมที่สำคัญทางศาสนาเท่านั้นก็ได้การจัดงานบวชในลักษณะนี้จึงไม่สิ้นเปลืองค่าใช้จ่ายมากนัก เพราะเป็นการใช้จ่ายเฉพาะในส่วนที่จำเป็นตามธรรมเนียมนิยมที่เคยปฏิบัติกันมาเท่านั้น เช่น ค่าใช้ จ่ายในการซื้อเครื่องอัฐบริขาร และจดุปัจจัยถวายพระอุปัชฌาย์ พระคู่สวด และพระอันดับ ซึ่งทางวัด ก็ไม่ได้กำหนดราคา แต่จะขึ้นอยู่กับกำลังทรัพย์และศรัทธาของเจ้าภาพ ส่วนจะมีการจัดงานเลี้ยงฉลอง พระที่บวชใหม่หรือไม่นั้นขึ้นอยู่กับความประสงค์ของเจ้าภาพ หากมีทางวัดก็จะแนะนำให้จัดแบบง่าย ๆ คือถ้าทำพิธีบวชในช่วงเข้าก็จะเลี้ยงเพลพระสงฆ์ 9 รูป หรือหมดทั้งวัดก็สุดแท้แต่เจ้าภาพ ถ้าบวชในช่วงบ่ายก็ไม่มีการเลี้ยงพระ หรือถ้าเจ้าภาพยังต้องการเลี้ยงพระเพื่อเป็นการฉลองพระใหม่ก็จะเลื่อน ไปจัดงานในตอนเช้าหรือเพลในวันรุ่งขึ้น

อย่างไรก็ตามประชาชนในชุมชนเมืองที่เข้ามาบวชในลักษณะเช่นนี้มักจะบวชอยู่ไม่นาน ส่วนมากจะบวชอยู่ในระยะเวลาประมาณ 7 - 15 วัน หากนานกว่านั้นก็มักจะเป็นการบวชในช่วง เทศกาลเข้าพรรษาและนิยมอยู่จนครบ 1 พรรษา เมื่อออกพรรษารับกฐินแล้วก็จะลาสิกขาไปประกอบ อาชีพการงานที่เคยทำอยู่แด่เดิม สำหรับผู้ที่บวชอยู่นานเกินกว่า 1 พรรษานั้นจะมีไม่บ่อยนัก ดังนั้น พระภิกษุสงฆ์สามเณรส่วนใหญ่ที่มีอยู่ประจำในแต่ละวัด จึงเป็นผู้ที่มีภูมิลำเนาอยู่ต่างจังหวัด แต่ย้าย เข้ามาสังกัดอยู่ที่วัดในกรุงเทพฯ เพื่อศึกษาพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรมและบาลีต่อในชั้นที่สูงขึ้น ตลอดจนเข้าศึกษาในมหาวิทยาลัยสงฆ์และมหาวิทยาลัยของรัฐและเอกชนอื่น ๆ

ส่วนการบรรพชาหรือบวชเป็นสามเณรเพื่อการศึกษานั้นไม่พบในเขดชุมชนเมืองที่ทำการศึกษา จะมีแต่เฉพาะการบวชสามเณรหน้าไฟเพื่ออุทิสส่วนกุศลให้แก่ญาติพี่น้องที่เสียชีวิตไปแล้วซึ่งก็บวชเพียงแค่ 1-2 วันพอเป็นพิธีเท่านั้น สามเณรที่มีอยู่ในแต่ละวัดจึงเป็นเด็กที่มาจากต่างจังหวัดดังกล่าวแล้ว ซึ่ง นับวันจะมีจำนวนลดลงเรื่อย ๆ อย่างน่าใจหาย

นอกจากนี้ยังมีวัดบางแห่ง เช่น วัดมหาพฤฒารามและวัดหัวลำโพงที่ใต้จัดโครงการบรรพชา

สามเณรภาคฤดูร้อน แต่ก็มิได้จัดเป็นประจำทุกปี ต่อนานปีจึงจะจัดสักครั้งหนึ่ง ซึ่งการจัดโครงการใน ลักษณะนี้นับว่ามีประโยชน์ในการที่จะได้ฝึกฝนอบรมเยาวชนให้มีโอกาสได้เรียนรู้หลักธรรมทาง พระพุทธศาสนา ได้ฝึกปฏิบัติตนให้เป็นคนมีระเบียบวินัย ได้ใกล้ชิดพระรัตนตรัยและเป็นการใช้เวลา ช่วงปิดภาคเรียนในฤดูร้อนให้เกิดประโยชน์ในทางสร้างสรรค์และพัฒนาตนเองให้เป็นคนมีความรู้คู่กับ คุณธรรม

สำหรับความคาดทวังของวัดต่อผู้ที่เข้ามาบรรพชาอุปสมบทนั้น วัดทั้งหมดต้องการให้ผู้ที่เข้า มาบรรพชาอุปสมบทมีความเคารพศรัทธาในพระศาสนาอย่างแท้จริง และมีจุดมุ่งหมายในการบวชเพื่อ การศึกษาและปฏิบัติตามพระธรรมวินัย ซึ่งจะเป็นผลดีในการสืบสานพระศาสนาด้วย

# 5.3.2 เป็น<mark>สถ</mark>านที่ฝึกปฏิบัติธ<mark>รร</mark>มและอบรมศีลธรรมแก่ประชาช<mark>น</mark>

จากการศึกษาพบว่าวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษาเคยมีบทบาทเป็นสถานที่ฝึกปฏิบัติธรรมและอบรม
ศีลธรรมแก่ประชาชนมาตั้งแต่ระยะแรกเริ่มของการก่อตั้งวัดโดยจัดให้มีการถืออุโบสถศีลในวันธัมมัสสวนะ
การสอนที่เน้นในเรื่องเบญจศีลเบญจธรรม การสอนให้ฝึกปฏิบัติสมาธิทั้งสมถกรรมฐานและวิบัสสนา
กรรมฐานแก่ผู้ที่มาถืออุโบสถศีลและมาทำบุญที่วัดในวันธัมมัสสวนะและวันสำคัญทางศาสนา ซึ่ง
กิจกรรมการถืออุโบสถศีลนั้นทางวัดจะจัดให้มีเฉพาะในวันธัมมัสสวนะในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาเท่านั้น
และถือเป็นภาระหน้าที่โดยตรงที่วัดจะต้องสั่งสอนอบรมประชาชนให้ดำรงอยู่ในความดีงามตามหลัก
ธรรมคำสอนที่แท้จริงของพระพุทธศาสนา

บทบาทด้านการฝึกปฏิบัติธรรมและอบรมศีลธรรมแก่ประชาชนดังกล่าวนั้นวัดส่วนใหญ่คง ให้เป็นไปตามปกติตามธรรมเนียมประเพณีที่เคยประพฤติปฏิบัติมาแต่เดิม มิได้เน้นเอกลักษณ์หรือรูป แบบเฉพาะและการประชาสัมพันธ์อย่างจริงจัง

ปัจจุบันวัดทั้งหมดยังคงสืบสานบทบาทนี้มาอย่างค่อเนื่อง แต่เนื่องจากความเปลี่ยนแปลง ทางสังคมที่เกิดขึ้นทำให้กิจกรรมบางอย่างได้รับความสนใจน้อยลง วัดจึงต้องลด-เพิ่มและปรับบทบาท และกิจกรรมต่างๆ ให้เหมาะสมต่อความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นด้วย โดยสรุปแล้วบทบาทด้านการฝึก ปฏิบัติธรรมและอบรมศีลธรรมแก่ประชาชนของวัดในพื้นที่ศึกษาที่พบมีดังนี้คือ

### (1) จัดให้มีการรักษาอุโบสถศีลในวันธัมมัสสวนะ

อุโบสถศีล คือ ศีลที่รักษาเป็นอุโบสถหรือศีลที่รักษาในวันอุโบสถ ได้แก่ ศีล 8 ที่อุบาสกอุบสิ กาสมาทานรักษาในวันธัมมัสสวนะหรือวันพระ คือวันขึ้นและวันแรม 8 ค่ำ และ 15 ค่ำ การถืออุโบสถ หรือรักษาอุโบสถศีล จึงได้แก่การที่อุบาสกอุบาสิกาผู้มีความศรัทธาเลื่อมใสในพระรัตนดรัย ได้สมาทาน รักษาศีล 8 ตลอดวันหนึ่งคืนหนึ่งพร้อมทั้งบำเพ็ญข้อปฏิบัติอย่างอื่นที่สมควร เช่น การทำวัตรสวดมนต์ ฟังพระธรรมเทศนา และปฏิบัติสมาธิ เป็นต้น

ปัจจุบันมีวัดในพื้นที่ศึกษาเพียง 3 วัด คือ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง และวัด แก้วแจ่มฟ้า ที่ยังคงจัดให้ประชาชนทั่วไปได้สมาทานรักษาอุโบสถศีลและจัดให้มีเฉพาะในวันธัมมัส สวนะในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาดลอดไตรมาสและในวันสำคัญทางศาสนาและวันสำคัญของชาติเท่านั้น ส่วนอีก 2 วัด คือ วัดม่วงแค และวัดสวนพลูนั้นเคยจัดให้มีเช่นกันแต่ปัจจุบันได้ยกเลิกไปเพราะไม่มี ผู้มารักษาอุโบสถเนื่องจากชาวบ้านที่เคยมารักษาอุโบสถศีลเป็นประจำได้ย้ายไปอยู่ที่อื่นเมื่อมีการสร้าง ถนนตัดผ่านหน้าวัด บางส่วนก็มีภารกิจมากและสุขภาพไม่อำนวยจึงห่างเหินเลิกลาไป เมื่อทางวัดเห็น ว่าผู้ที่มาสมาทานรักษาอุโบสถมีจำนวนลดน้อยลงเรื่อย ๆ และค่อย ๆ หมดไปในที่สุดจึงได้ยกเลิก กิจกรรมนี้ไป ส่วนวัดอีกแห่งหนึ่งได้ระงับกิจกรรมการรักษาอุโบสถไว้ชั่วคราวเพราะอุโบสถหรือโบสถ์ ซึ่งใช้เป็นสถานที่รักษาอุโบสถนั้นกำลังอยู่ในช่วงการบูรณปฏิสังขรณ์ยังไม่แล้วเสร็จ

สำหรับประชาชนหรืออุบาสกอุบาสิกาที่มาเข้าร่วมสมาทานรักษาอุโบสถนั้นเกือบทั้งหมดเป็น ผู้สูงอายุและเป็นสุภาพสตรี ซึ่งทุกวัดก็เป็นเช่นเดียวกันและส่วนใหญ่เป็นผู้ที่มีความคุ้นเคยกับทางวัด มาทำบุญที่วัดเป็นประจำ เมื่อวัดมีงานบุญต่างๆ ก็มักจะได้คนเหล่านี้คอยช่วยเหลือรับใช้ในกิจต่างๆ ตามที่เห็นสมควร จำนวนผู้ที่มาร่วมสมาทานรักษาอุโบสถศีลแต่ละวัดในแต่ละวันธัมมัสสวนะนั้นโดย เฉลี่ยแล้วประมาณ 8 - 30 คน เมื่อถึงวันอุโบสถทุกคนจะนุ่งขาวห่มขาวมาทำบุญและสมาทานรักษา อุโบสถศีลกับพระสงฆ์ที่วัดตั้งแต่เข้า สถานที่ส่วนใหญ่มักจะใช้โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ หรือ สถานที่ทางวัดเห็นสมควรและสะดวกต่อผู้เข้าร่วมรักษาอุโบสถศีล ส่วนกิจกรรมที่ผู้เข้าร่วมรักษา อุโบสถศีลบำเพ็ญในแต่ละวันนั้นนอกจากการสมาทานรักษาศีล 8 แล้วก็จะมีการสวดมนต์ทำวัดรเช้า-เย็น พังพระธรรมเทศนาจากพระสงฆ์ที่ทางวัดจัดนิมนต์ไว้ และเจริญสมาธิ วิบัสสนากรรมฐานพร้อมทั้งแผ่ เมตตาแก่สรรพสัตว์และเจ้ากรรมนายเวรทั้งหลาย เมื่อถึงรุ่งอรุณของวันใหม่กิจกรรมการรักษาอุโบสถศีลก็ถือว่าเป็นอันลิ้นสุดในคราวนั้น ๆ

### (2) จัดโครงการปฏิบัติธรรมหรือบวชเนกขันมะประจำปี

จากการศึกษาพบว่ามีวัดอยู่ 2 แห่ง คือ วัดมหาพฤฒาราม และวัดหัวลำโพง ที่จัดให้มีการ ปฏิบัติธรรมในลักษณะเป็นมหกรรมหรือโครงการปฏิบัติธรรมประจำปี ซึ่งได้แก่ การจัดให้ ประชาชน ทั่วไปใต้มาร่วมปฏิบัติธรรมถือบวชเนกขัมมะ หรือการนุ่งขาวห่มขาวสมาทานรักษาศีล 8 คล้ายกับการ ถืออุโบสถศีล โครงการปฏิบัติธรรมหรือบวชเนกขัมมะดังกล่าวนิยมจัดในช่วงวันเฉลิมพระชนมพรรษา ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว โดยทางวัดจะมีการประชาสัมพันธ์อย่างเป็นทางการให้ประชาชน ทั่วไปใต้รับทราบเพื่อเข้าร่วมปฏิบัติธรรมถวายเป็นพระราชกุศลแด่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเนื่อง ในวโรกาสวันเฉลิมพระชนมพรรษา ระยะเวลาการจัดงานจึงอยู่ในช่วงวันที่ 2 - 6 ธันวาคมของทุกปื

ในแต่ละปีจะจัดงานประมาณ 2 - 5 วัน และมีประชาชนเข้าร่วมปฏิบัติธรรมโดยเฉลี่ยประมาณ 100 - 400 คน ซึ่งจำนวนผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมในแต่ละปีจะมากน้อยแค่ใหนนั้นขึ้นอยู่กับการประชาสัมพันธ์ และลักษณะกิจกรรมของแต่ละวัด แต่โดยทั่วไปแล้วการจัดโครงการปฏิบัติธรรมจะมีกิจกรรมหลักที่ เหมือนกัน คือ การสวดมนด์ทำวัตรเข้าและทำวัตรเย็น ฟังธรรมบรรยาย เดินจงกรม และบำเพ็ญจิต ภาวนาโดยการนั่งสมาธิและวิปัสสนากรรมฐานโดยผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมทุกคนจะต้องดื่นตั้งแต่เวลา 04.00 นาฬิกา เพื่อทำวัตรสวดมนต์และปฏิบัติกิจกรรมต่าง ๆ จนถึงเวลาประมาณ 21.00 น. จึงได้พักผ่อน นอนหลับ ซึ่งในแต่ละวันทางวัดจะเน้นให้ผู้เข้าร่วมปฏิบัติธรรมได้เพ็ญบุญโดยการให้ทาน รักษาศีล ฟังธรรม และปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

### (3) <mark>จัดเข้าค่าย</mark>ธรรมะแก่เยา<mark>วช</mark>น

การจัดเข้าค่าขธรรมะถือว่าเป็นกิจกรรมพิเศษที่วัดจัดขึ้นโดยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้การอบรมทาง ด้านศีลธรรมและจริยธรรมแก่เยาวชนให้มีความรู้ความเข้าใจในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้ใกล้ ชิดพระรัตนตรัยและตระหนักในคุณค่าความเป็นคนดีมีคุณธรรม และที่สำคัญประการหนึ่งคือเพื่อ เป็นการรณรงค์ต่อด้านยาเสพติดซึ่งกำลังระบาดอยู่ในสังคมปัจจุบัน

การจัด<mark>ก</mark>ารอบรมหรื<mark>อเข้าค่ายธรรมะดังกล่าวมี</mark> 2 ลักษณะ คือ ทางวัด<mark>เป</mark>็นผู้ดำเนินการเอง ์ โดยพร<mark>ะสงฆ์ภ</mark>ายใน<mark>วัดร่วมกันจัดขึ้น และทางวัดร่วม</mark>กับหน่วยงา<mark>นข</mark>อง<mark>รัฐแล</mark>ะเ<mark>อก</mark>ชนจัดขึ้น จากการ ศึกษาพ<mark>บว่ามีวัด 2 แห่งในพื้นที่ศึกษาได้แก่ วัดหัวลำโพง และวัดม่ว</mark>งแค **ท**ี่เคยดำเนินการจัดการ อบรมในลัก<mark>ษณะดังกล่าวนี้ สำหรับเยาวชนที่เข้าร่วมนั้นได้</mark>แก่นักเรียนในโร<mark>งเร</mark>ียนที่ตั้งอยู่ในพื้นที่ของวัด กิจกรรมดังกล่าวนี้ถือได้ว่าเป็นการประสาน 3 ส่วน คือ วัด บ้าน และโรงเรียน ให้ร่วมมือกัน ดังจะ เห็นได้ว่าเมื่อมีการจัดเข้<mark>าค่ายธรรมะ คณะครู อาจารย์และนักเรียน</mark>ได้ให้ความร่วมมือกับทางวัดเป็นอย่างดี และชาวบ้านหรือผู้ปกครองนักเรียนส่วนใหญ่ก็ให้การสนับสนุนส่งเสริมด้วยดี บางคนมาช่วยทำครัว และร่วมบริจาคปัจจัยเป็นค่าใช้จ่ายด่าง ๆ แก่ทางวัดด้วย สำหรับสถานที่ใช้อบรมนั้นส่วนใหญ่จะใช้ สถานที่ในบริเวณวัด เช่น โบสถ์ วิหาร ศาลาการเปรียญ โรงเรียนปริยัติธรรม เป็นต้น เป็นหลัก เพราะ ้มีความพร้อมและสะควกต่อพระสงฆ์ในการนำประกอบศาสนพิธีและกิจกรรมต่าง ๆ แต่ก็มีบางครั้งที่ใช้ โรงเรียนเป็นสถานที่จัดอบรม ในการจัดเข้าค่ายธรรมะแต่ละครั้งมักจะใช้เวลาประมาณ 2 - 3 วัน ใน ส่วนของกิจกรรมที่จัดมีหลายประการ เช่น การสวดมนต์ใหว้พระ ฝึกนั่งสมาธิ ฟังธรรมะบรรยายจาก คณะวิทยากร เรียนและตอบปัญหาธรรมะ ตลอดจนกิจกรรมสันทนาการต่างๆ เป็นต้น การจัดเข้าค่าย ธรรมะดังกล่าวจะจัดเพียงปีละครั้ง แต่ละครั้งมีนักเรียนเข้าร่วมอบรมประมาณ 200 - 300 คน ซึ่งวัด ทั้งสองแห่งได้ดำเนินการมาเป็นเวลาประมาณ 4-5 ปีแล้ว แต่บางปีก็มีความไม่พร้อมเนื่องจากสาเหต ด่างๆ เช่น ทางวัดกำลังทำการบูรณปฏิสังขรณ์เสนาสนะต่างๆ ขาดงบประมาณ และบุคลากร โดย เฉพาะอย่างยิ่งพระวิทยากรซึ่งเป็นตัวตั้งตัวดีได้ย้ายไปจำพรรษาที่วัดแห่งอื่น บางส่วนก็ได้ลาสิกขาบทไป ทางวัดจึงได้งดเว้นการจัดเข้าค่ายธรรมะไว้ชั่วคราว

# 5.3.3 เป็นสถานที่ฟังธรรมของพุทธศาสนิกชน

ดังกล่าวแล้วว่าในสมัยพุทธกาลพระสงฆ์ต้องจาริกไปในที่ต่าง ๆ เพื่อเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยการแสดงธรรมแก่ประชาชนผู้สนใจในที่นั้น ๆ แต่ปัจจุบันพระพุทธศาสนาประดิษฐานมั่นคง มี สถาบันสงฆ์และวัดเกิดขึ้นจำนวนมากจึงเป็นระยะที่พระสงฆ์ส่วนใหญ่พักอาศัยอยู่ประจำที่วัดแทนที่ จะออกจาริกไปแสดงธรรมในที่ต่าง ๆ ก็เปลี่ยนเป็นการให้ประชาชนมาพังธรรมกันที่วัด ซึ่งวัดต่าง ๆ ก็ได้ดำรงบทบาทนี้สืบต่อมาในระยะเวลาอันยาวนานจวบจนปัจจุบัน

จากการศึกษาพบว่าวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษาจัดให้มีการแสดงธรรมและฟังธรรมในวันธัมมัส สวนะในช่วงเข้าพรรษาตลอด 3 เดือน แต่เมื่อออกพรรษาแล้วมีเพียงบางวัดที่จัดให้มีการพังธรรมใน วันธัมมัสสวนะตามเดิม ประชาชนที่มาฟังธรรมในช่วงเข้าพรรษาจะมีจำนวนมากกว่าในช่วงออกพรรษา ซึ่งเป็นเพราะความนิยมตามประเพณี ประกอบกับในช่วงเข้าพรรษาพระภิกษุสงฆ์สามเณรจะมีจำนวน มากกว่าปกติ เพราะมีพระนวกะซึ่งส่วนใหญ่เป็นลูกหลานของประชาชนใน ชุมชนรอบวัดเข้ามาบวชจำ พรรษาอยู่ที่วัดเพิ่มขึ้น เมื่อลูกหลานไปบวชเป็นพระอยู่ที่วัดบิดามารดาและญาดิพี่น้องก็จะตามไป ทำบุญและฟังธรรมที่วัดบ่อยกว่าปกติ เมื่อออกพรรษาและรับกฐินแล้วพระนวกะส่วนใหญ่ก็จะลาสิกขา บทไปเป็นพราวาสตามเดิม ทำให้ญาติพี่น้องที่เคยมาทำบุญที่วัดลดน้อยลงไปด้วย

นอกจากการพังธรรมในวันธัมมัสสวนะปกดิแล้วในวันสำคัญทางศาสนา เช่น วันมามบูชา วันวิสาขบูชา และวันอาสาฬหบูชา เป็นต้น ทุกวัดจะจัดให้มีการพังธรรมและมีการแสดงธรรมในรูป แบบต่างๆ เช่น การบรรยาย ปาฐกถา เทศนา และสนทนาธรรม ซึ่งการบรรยายธรรมและปาฐกถา ธรรมนั้นมักจะจัดให้มีในตอนเข้า และตอนเย็นก่อนที่จะประกอบพิธีเวียนเทียน ส่วนการเทศน์นั้นมัก จะจัดให้มีในตอนกลางคืนภายหลังจากที่ประกอบพิธีเวียนเทียนเสร็จแล้ว ญาติโยมที่มาเวียนส่วนใหญ่ เมื่อเวียนเทียนเสร็จก็มักจะกลับบ้านทันที จึงคงเหลือผู้ที่อยู่ฟังเทศน์จำนวนน้อย ดังนั้นถ้าเลื่อนการ เทศน์ไปไว้ก่อนที่จะประกอบพิธีเวียนเทียนก็จะทำให้ผู้ที่มาร่วมเวียนเทียนทั้งหมดได้รับฟังธรรมพร้อม กันไปด้วย หลังจากการเทศน์จบลงบางครั้งถ้ายังพอมีเวลา ไม่ดึกมากจนเกินไปก็จะมีการสนทนาธรรม ระหว่างพระภิกษุสงฆ์กับญาติโยมที่อยู่ร่วมฟังธรรมด้วย

นอกจากการจัดให้มีการพึ่งธรรมในวันธัมมัสสวนะและวันสำคัญทางศาสนาดังกล่าวแล้วพบ ว่ามีวัดแห่งหนึ่งร่วมกับองค์กรเอกชนได้จัดให้มีโครงการพึ่งธรรมและปฏิบัติธรรมประจำเดือน โดยถือ เอาวันอาทิตย์ในสัปดาห์ที่สองของแต่ละเดือนเป็นวันจัดงาน และได้นิมนด์พระภิกษุสงฆ์ที่เป็นเกจิ อาจารย์จากทั่วประเทศผลัดเปลี่ยนหมุนเวียนกันมาเป็นพระวิทยากรในการแสดงธรรมและนำปฏิบัติ สมาธิภาวนา ซึ่งแต่ละครั้งที่มีกิจกรรมดังกล่าวได้รับความสนใจและความร่วมมือจากประชาชนทั่วไป เข้าร่วมฟังธรรมและปฏิบัติธรรมประมาณ 70 - 80 คน เป็นอย่างน้อย

สำหรับการพึงธรรมในโอกาสอื่น ๆ เช่น งานศพ งานบวช เป็นต้นนั้นทางวัดจะไม่เข้าไป จัดการเองโดยตรง แต่จะเป็นไปตามความประสงค์ของญาติโยมผู้เป็นเจ้าภาพว่าจะนิมนต์พระสงฆ์ไป แสดงธรรมด้วยหรือไม่ ถ้ามีการนิมนต์แบบไม่เฉพาะเจาะจงพระภิกษุสงฆ์รูปหนึ่งรูปใดทางวัดก็จะจัด พระไปเทศน์ตามความประสงค์ของเจ้าภาพ แต่บางครั้งเจ้าภาพก็นิมนต์เจาะจงพระภิกษุที่ตนเคารพศรัทธาภายในวัดนั้นหรือนิมนต์จากวัดอื่นมาเป็นผู้แสดงพระธรรมเทศนา

# 5.3.4 เป็นสถานที่บำเพ็ญทานการกุศลต่าง ๆ 🔎

บทบาทในด้านการเป็นบุญสถานและกุศลสถานหรือสถานที่สำหรับบำเพ็ญบุญกุศลต่าง ๆ ทั้ง งานมงคลและอ<mark>วมงคลของวัดนั้นมีมาช้านานพร้อมกับการก่อตั้งวัด ก</mark>ารบำเพ็ญบ<mark>ุญ</mark>กุศลต่าง ๆ ที่พบ ภายในวัดในพื้นที่ศึกษานั้นมีหลายประการด้วยกัน เช่น

# (1) <mark>การทำบุญตักบาตร</mark>

นอกจากการทำบุญตักบาตรแก่พระภิกษุสามเณรที่ออกบิณฑบาตในตอนเช้าแต่ละวันตามปกติ แล้ว พบว่าทุกวัดเคยมีญาติโยมมาทำบุญตักบาตรที่วัดเนื่องในโอกาสต่างๆ เช่น วันเกิด วันขึ้นปีใหม่ เป็นต้น โดยการนำอาหารคาว หวาน และของทำบุญต่างๆ มาใส่บาตรแต่พระภิกษุสามเณรภายในวัด และนำไปถวายที่กุฏิสำหรับพระภิกษุสามเณรที่ตนคุ้นเคย แต่ญาติโยมที่มาทำบุญในลักษณะนี้มีจำนวน ไม่มากนัก ทั้งนี้เป็นเพราะญาติโยมที่อยู่ในเมืองส่วนใหญ่มักจะไม่ค่อยมีเวลามากนัก เนื่องจากต้องไป ประกอบอาชีพ กิจการ งาน ต่างๆ อย่างรีบเร่ง และนิยมรอทำบุญใส่บาตรอยู่ที่บ้านและที่ทำงานของ ตนเป็นส่วนมาก

### (2) การถวายสังฆทาน

จากบทบาทการเป็นสถานที่ทำบุญถวายสังฆทานของวัดนั้นสามารถแบ่งวัดออกเป็น 2 ประเภท คือ วัดที่มีการจัดเตรียมเครื่องสังฆทานไว้บริการแก่ประชาชนประเภทหนึ่ง และวัดที่มิได้จัดเตรียม สังฆทานไว้เป็นการเฉพาะอีกประเภทหนึ่ง

ประเภทแรก คือ วัดที่มีการจัดเตรียมเครื่องสังฆทานซึ่งได้แก่ ถังพลาสดิกสีเหลืองหรือสีอื่น ๆ และกล่องพลาสดิกสี่เหลี่ยมที่ภายในบรรจุเครื่องไทยธรรมต่าง ๆ เช่น ผงซักฟอก สบู่ ยาสีฟัน แปรงสีฟัน ชุดยาสามัญประจำบ้าน กระดาษทิชชู ข้าวสาร เป็นต้น เช่นเดียวกับที่มีจำหน่ายตามร้านค้าเครื่องสังฆ ภัณฑ์ทั่วไป มีอยู่ 2 วัด คือ วัดหัวลำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า ซึ่งเป็นวัดที่มีปูชนียวัตถุอันเป็นที่เคารพ

นับถือที่ประชาชนในชุมชนนิยมเข้าไปกราบไหว้บูชาเพื่อขอพร เพื่อความเป็นสิริมงคล และทำบุญเป็น ประจำทุกวัน ทางวัดเห็นว่ามีประชาชนมาทำบุญอย่างต่อเนื่องจึงได้จัดเตรียมถังสังฆทานไว้คอยบริการ เพื่ออำนวยความสะดวกแก่ญาติโยมที่มาทำบุญในแต่ละวัน ส่วนราคาถังสังฆทานที่ทางวัดจัดเตรียมไว้ นั้นขึ้นอยู่กับขนาดและจำนวนสิ่งของที่บรรจุอยู่ภายใน ซึ่งส่วนใหญ่จะตกอยู่ในราคาประมาณ 100 - 300 บาท

อย่างไรก็ตามทางวัดมิได้บังคับให้ผู้ที่มาทำบุญไหว้พระที่วัดทุกคนต้องถวายสังฆทาน แต่จะ ให้เป็นไปตามความศรัทธาและความสมัครใจของแต่ละบุคคล และเครื่องสังฆทานที่ใช้ถวายพระนั้น ญาติโยมจะจัดหามาเองจากภายนอก ทางวัดก็มิได้จัดข้องแต่ประการใด สำหรับผู้ที่มาถวายสังฆทาน นั้นโดยเฉลี่ยแล้วมีประมาณ 5 - 15 รายต่อวันในช่วงเวลาปกติ แต่ในช่วงเทศกาล เช่น สงกรานต์ ปี ใหม่ ตรุษจีน ก็จะมีจำนวนเพิ่มมากขึ้นกว่าเวลาปกติ

ประเภทที่สอง คือ วัดที่มิได้จัดเตรียมถังสังฆทานไว้คอยบริการแก่ผู้ที่มาทำบุญ ซึ่งในพื้นที่ ศึกษามีอยู่ 3 วัด ได้แก่ วัดมหาพฤฒาราม วัดม่วงแค วัดสวนพลู ทั้งนี้เพราะทางวัดเห็นว่าประชาชน ที่มาทำบุญถวายสังฆทานมีจำนวนไม่มาก และส่วนใหญ่ผู้ที่มีความประสงค์จะถวายสังฆทานก็จะจัด เตรียมเครื่องสังฆทานมาเอง ประกอบกับทางวัดไม่มีนโยบายที่จะทำเช่นนั้นจึงมิได้จัดเตรียมเครื่อง สังฆทานไว้บริการ เว้นไว้แต่กรณีที่ทางวัดมีการจัดงานสำคัญ เช่น งานประจำปี งานฉลองสมโภช เป็นต้น ก็จะจัดเตรียมเครื่องสังฆทานไว้ให้บริการแก่ญาติโยม เพื่ออำนวยความสะดวกแก่ผู้ที่มิได้จัดเตรียม สังฆทานมาเอง และเพื่อส่งเสริมให้มีการทำบุญอิ่งขึ้น เนื่องจากในช่วงงานดังกล่าวมักจะมีผู้มาร่วม ทำบุญถวายสังฆทานเป็นจำนวนมาก

# (3) การทำบุญเลี้ยงพระ

จากการศึกษาพบว่าวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษาเคยมีประชาชนมาจัดทำบุญเลี้ยงพระภายในวัดทั้ง
สิ้น การทำบุญเลี้ยงพระดังกล่าวมี 2 ลักษณะ คือ การทำบุญเลี้ยงพระที่ทางวัดเป็นผู้ ริเริ่มจัดงานเอง
แล้วประชาสัมพันธ์ให้ญาดิโยมมาร่วมทำบุญด้วย เช่น งานฉลองสมณศักดิ์เจ้าอาวาส งานทำบุญให้อดีด
เจ้าอาวาส เป็นต้น และการทำบุญเลี้ยงพระที่ประชาชนผู้เป็นเจ้าภาพเป็นผู้จัด เช่น งานทำบุญสัตตม
วาร หรือทำบุญครบรอบ 7 วันเพื่ออุทิสล่วนกุศลให้แก่ญาดิที่ตายไป เป็นต้น การทำบุญเลี้ยงพระดัง
กล่าวนั้นเจ้าภาพจะนิมนต์พระภิกษุสามเณรหมดทั้งวัดหรือนิมนต์กี่รูปก็แล้วแต่ความประสงค์ตามกำลัง
ทรัพย์และศรัทธาของเจ้าภาพ แต่ส่วนใหญ่จะนิยมเลี้ยง 9 รูปในงานมงคล และ 10 รูปในงานอวมงคล
และนิยมเลี้ยงในตอนเพลมากกว่าตอนเช้า ส่วนสถานที่นั้นจะเป็นศาลาบำเพ็ญกุศล ศาลาการเปรียญ
หรือสถานที่อื่น ๆ ภายในบริเวณวัดก็แล้วแต่กรณี หากเป็นงานอวมงคลก็นิยมใช้ที่ศาลาบำเพ็ญกุศล ถ้า
เป็นงานมงคลก็นิยมใช้สถานที่อื่นตามที่เห็นสมควร
Copyright by Mahidol University

อย่างไรก็ตามการจัดทำบุญเลี้ยงพระโดยจัดงานที่วัดนั้นมีไม่บ่อยนัก เพราะประชาชนส่วน ใหญ่นิยมนิมนต์พระไปทำบุญที่บ้านมากกว่าที่จะมาจัดเลี้ยงพระที่วัด เว้นแต่กรณีการทำบุญเลี้ยงพระ ในงานศพซึ่งนิยมจัดที่วัดเป็นส่วนมาก

### (4) การทอดกฐิน

การทอดกฐินเป็นประเพณีที่สำคัญอย่างหนึ่งของชาวพุทธ และถือกันว่าการทอดกฐินเป็นบุญ พิเศษ เพราะเป็นพุทธบัญญัติและเป็นพุทธานุญาดพิเศษที่พระพุทธเจ้าทรงปรารภขึ้นด้วยพระองค์เอง ไม่เหมือนพุทธานุญาดอื่น ๆ ที่ทรงปรารภขึ้นด้วยบุคคลอื่นเป็นเหตุแล้วจึงทรงอนุญาดให้ เป็นสังฆทาน คือทรงกำหนดคุณสมบัติของพระภิกษุสงฆ์ผู้รับกฐินไว้เป็นพิเศษคือต้องมีจำนวนตั้งแต่ 5 รูปขึ้นไป และอยู่จำพรรษาภายในวัดนั้นครบถ้วนตลอดไตรมาสโดยไม่ขาดพรรษา จึงจะมีสิทธิรับกฐินได้ เป็นกาลทาน คือต้องทอดถวายตามระยะเวลาที่ทรงอนุญาดไว้เท่านั้น ซึ่งระยะเวลาที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาดให้ ประกอบกฐินกรรมได้มีเพียงหนึ่งเดือนนับจากวันออกพรรษา เรียกว่า เขตกฐิน คือตั้งแต่วันแรม 1 ค่ำ เดือน 11 ถึงขึ้น 15 ค่ำ เดือน 12 หากทอดกฐินเลยกำหนดนี้ไปก็ไม่จัดว่าเป็นกฐิน และจัดเป็นสังฆ กรรม คือ ต้องกระทำเป็นการสงฆ์กล่าวคือพระภิกษุสงฆ์ผู้ประกอบกฐินกรรมด้องมีจำนวนอย่างน้อย 5 รูป (สงฆ์ปัญจวรรค) และต้องทำการสวดประกาศให้สงฆ์ทราบด้วยญัตติทุติยกรรมวาจาเพื่อมอบผ้า กฐินให้แก่พระภิกษุรูปหนึ่งรูปใดในที่ประชุมสงฆ์นั้น และต้องกระทำสังฆกรรมภายในเขตสีมาในโบสถ์ เท่านั้น !

จากการศึกษาพบว่าวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษามีการทอดกฐินเป็นประจำทุกปี และจาก บทบาทดังกล่าวสามารถแบ่งลักษณะการทอดกฐินของวัดในพื้นที่ศึกษาออกเป็น 2 ชนิด คือ กฐิน พระราชทาน และกฐินราษฎร์หรือกฐินสามัคคี

เนื่องจากในพื้นที่ศึกษามีวัดที่เป็นพระอารามหลวงอยู่หนึ่งวัด คือวัดมหาพฤฒารามวรวิหาร ดังนั้นกฐินที่ทอดในพระอารามหลวงจึงได้แก่ กฐินพระราชทาน คือกฐินที่ในหลวงทรงพระราชทานผ้า พระกฐินทานและเครื่องกฐินให้หน่วยงานของรัฐหรือเอกชน โดยรัฐบาลหรือกรมการศาสนาจะเป็นผู้จัด ผ้าพระกฐินทานและเครื่องกฐินให้หน่วยงานที่ได้รับพระราชทานนั้น ๆ นำไปทอดถวายในพระอารามหลวง สำหรับขั้นตอนพิธีการต่าง ๆ ให้ถือปฏิบัติเสมือนหนึ่งในหลวงเสด็จพระราชดำเนินทรงถวายผ้าพระกฐิน ด้วยพระองค์เอง การทอดกฐินเช่นนี้ประชาชนในชุมชนรอบ ๆ วัดไม่ค่อยมีส่วนร่วมมากนัก มีเพียง ญาติโยมที่ใกล้ชิดกับทางวัดและผู้ที่ได้รับมอบหมายจากทางวัดเพียงไม่กี่คนเท่านั้นที่มาร่วมงาน ดังนั้น ผู้ที่มาร่วมงานเกือบทั้งหมดจึงเป็นผู้ที่มาจากหน่วยงานหรือองค์กรที่ได้รับพระราชทานกฐินนั้น ๆ

เ ดูรายละเอียด เรื่องกฐิน ใน วิ.มหา. 5/95-96/109 right by Mahidol University

ส่วนวัดอีก 4 แห่ง คือ วัดหัวลำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า วัดสวนพลู และวัดม่วงแค เป็นวัดรา

ษฎร์ ดังนั้นกฐินที่จัดทอดถวายในวัดดังกล่าวจึงเป็นกฐินราษฎร์หรือกฐินสามัคคี ในการทอดกฐินเริ่ม
ต้นที่ประชาชนผู้มีจิตศรัทธาไปแจ้งความจำนงขอเป็นเจ้าภาพหรือประธานในการทอดกฐินต่อเจ้าอาวาส
ซึ่งเรียกว่าการจองกฐิน ผู้ที่ขอจองเป็นเจ้าภาพกฐินบางปีก็เป็นคนในท้องถิ่น บางปีก็เป็นคนจากท้อง
ถิ่นอื่นที่มีความศรัทธาต่อวัดและพระสงฆ์ในวัดที่ตนจองกฐิน สาเหตุที่ต้องจองกฐินไว้ก่อนก็เพราะการ
ทอดกฐินนั้นภายในหนึ่งปีแต่ละวัดจะรับกฐินได้เพียงครั้งเดียวและต้องรับภายในเขตกฐินเท่านั้น ดัง
นั้นผู้ที่จองก่อนก็จะได้เป็นเจ้าภาพหรือประธานการทอดกฐินในปีนั้นๆ เมื่อวันเวลาย่างเข้าสู่เขตกฐิน
หรือกฐินกาลเจ้าภาพก็จะเตรียมผ้ากฐินและเครื่องบริวารกฐิน เช่น อัฐบริชารและข้าวของเครื่องใช้ต่าง ๆ
ที่สมควรแก่สมณบริโภค ตลอดจนจัดพิมพ์ฎีกาและของกฐินเพื่อแจกจำยให้แก่ญาดิพี่น้องและผู้มีจิต
ศรัทธาทั่วไปได้ร่วมบริจาคทำบุญและอนุโมทนาด้วย และเมื่อถึงกำหนดวันทอดกฐินเจ้าภาพก็จะนำ
กฐินใปทอดถวายในวัดที่ได้แจ้งความจำนงจองกฐินไว้ สถานที่ทำพิธีทอดกฐินนั้นมักจะใช้ที่โบสถ์และ
สาลาการเปรียญเป็นส่วนมาก ส่วนช่วงเวลาในการทำพิธีทอดกฐินมีทั้งตอนเข้าและบ่ายซึ่งจะเป็นไป
ตามที่ได้กำหนดตกลงกันไว้ในแต่ละปี การทอดกฐินในลักษณะเช่นนี้ประชาชนในชุมชนรอบวัดจะมีส่วนร่วมมากกว่าการทอดกฐินในแบบแรก

สำหรับปัจจัยที่ทางวัดได้รับจากการทอดกฐินนั้นจะมีจำนวนไม่แน่นอนขึ้นอยู่กับกำลังทรัพย์ และสรัทธาของเจ้าภาพตลอดจนสภาพทางเสรษฐกิจของประเทศในปีนั้นๆ ด้วย และรายได้ส่วนนี้ทาง วัดจะนำไปเป็นค่าใช้จ่ายในกิจการต่างๆ ของวัด และเก็บฝากธนาคารไว้เป็นทุนสำรองในการบูรณะ ปฏิสังขรณ์เสนาสนะภายในวัด

# 5.3.5 เป็นสถานที่จัดงานศพ /

จากบทบาทการเป็นสถานที่จัดงานศพของวัดนั้น สามารถแบ่งวัดในพื้นที่ศึกษาออกเป็น 2 ประเภท คือ ประเภทแรก ได้แก่ วัดที่ไม่มีบทบาทในด้านนี้ เนื่องจากเป็นวัดที่ไม่ได้ก่อสร้างเมรุสำหรับ เผาศพ ด้วยข้อจำกัดในเรื่องพื้นที่วัดซึ่งคับแคบและบริเวณโดยรอบวัดและที่ใกล้เคียงแวดล้อมไปด้วย อาคารพาณิชย์ ตึกแถว และโรงแรมขนาดใหญ่ มีประชาชนพักอาศัยอยู่อย่างหนาแน่น ประกอบกับวัด ตั้งอยู่ไม่ไกลจากวัดอื่นที่มีเมรุอยู่แล้ว และภายในวัดก็ไม่มีศาลาสำหรับตั้งศพบำเพ็ญกุศล จึงไม่สะดวก ต่อการจัดงานศพทั่วไป ทางวัดจึงจัดเฉพาะงานศพอดีตเจ้าอาวาสเท่านั้น วัดที่ไม่มีการจัดงานศพ เพราะไม่มีเมรุและศาลาบำเพ็ญกุศลศพดังกล่าวมีอยู่ 2 วัดในพื้นที่ศึกษา คือ วัดสวนพลู และวัดม่วงแค

อีกประเภทหนึ่ง ได้แก่ วัดที่มีบทบาทนี้เนื่องจากเป็นวัดที่มีเมรุและศาลาบำเพ็ญกุศล ซึ่งมี
อยู่ 3 วัดในพื้นที่ศึกษา ได้แก่ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง และวัดแก้วแจ่มฟ้า การจัดงาน
ศพเริ่มจากภายหลังที่มีการตายเกิดขึ้นทางญาติของผู้ตายก็จะมาติดต่อกับทางวัดโดยทำการติดต่อที่

สำนักงานกลางฌาปนสถานของวัด หรือดิดต่อกับเจ้าอาวาสโดยตรง และเป็นที่น่าสังเกตว่าวัดที่มี
บทบาทเป็นสถานที่จัดงานศพในพื้นที่ศึกษาทุกวัดจะมีสำนักงานกลางไว้คอยบริการให้คำปรึกษาแนะนำ
และชี้แจงรายละเอียดต่าง ๆ เกี่ยวกับการจัดงานศพและการทำบุญต่าง ๆ แก่ผู้ที่มาติดต่อ เมื่อติดต่อ
กับเจ้าหน้าที่สำนักงานกลางและทราบศาลาบำเพ็ญกุศลที่จะใช้ตั้งศพแล้ว ญาดิก็จะนำศพผู้ตายมาไว้ที่
ศาลาดังกล่าวและทำพิธีรดน้ำศพ สำหรับการอาบน้ำศพนั้นส่วนใหญ่ผู้ตายจะได้รับจะได้รับการอาบน้ำ
ศพมาจากโรงพยาบาลแล้ว ญาดิหรือเจ้าภาพเพียงแต่จัดการตกแต่งร่างกายให้ศพ ซึ่งบางวัดก็มีเจ้า
หน้าที่ไว้คอยจัดแจงเรื่องนี้ให้ พิธีรดน้ำศพนั้นเริ่มด้วยการจัดวางศพบนตั้งยื่นมือศพไว้บนพานรอการ
รดน้ำจากแขกลงบนมือเป็นการขอขมาต่อผู้ตาย จากนั้นบรรจุศพใส่โลงแล้วตั้งศพเพื่อบำเพ็ญกุศลตาม
ประเพณี โดยมีการนิมนต์พระภิกษุสงฆ์สวดพระอภิธรรมหน้าศพทุกคืน ระยะเวลาในการตั้งศพบำเพ็ญ
กุศลก่อนที่จะทำการฉาปนกิจตามประเพณีนั้นมีทั้งที่ตั้งศพไว้ 3 คืน และ 7 คืน แต่ส่วนใหญ่นิยมตั้งไว้
7 คืน ในระหว่างการตั้งศพบำเพ็ญกุศลนั้นเจ้าภาพบางรายจะทำบุญเลี้ยงพระในตอนเข้าหรือเพลทุกวัน
แต่บางรายก็ทำเฉพาะวันสุดท้ายก่อนที่จะทำการฉาปนกิจหรือเผาศพ และนิยมให้มีเทศน์ 1 กัณฑ์ใน
วันสุดท้ายด้วย

ในการจัดงานศพดังกล่าวนั้นบางวัดมีศาลาตั้งศพหรือศาลาบำเพ็ญกุศลมากถึง 16 ศาลา ซึ่ง ส่วนใหญ่ศาลาเหล่านี้จะมีศพมาตั้งจนเด็มทุกศาลาแทบทุกวัน และในแต่ละวันจะมีการเผาศพไม่ต่ำกว่า 5 ศพในวัดดังกล่าวจึงเป็นเหตุผลให้ทางวัดต้องสร้างเตาเผาไว้ถึงสองเดาในเมรุที่มีอยู่เพียงหลังเดียว ทั้งนี้เพื่อรองรับการเผาศพที่มีจำนวนมากในแต่ละวัน ส่วนวัดที่มีศาลาบำเพ็ญกุศลไม่มากก็จะมีศพมา ตั้งน้อยกว่า แต่ถึงอย่างนั้นวัดก็ไม่เคยว่างเว้นจากการจัดงานศพ สำหรับฌาปนสถานหรือเมรุเผา ศพนั้นพบว่าวัดในพื้นที่ศึกษาทั้ง 3 แห่งที่มีเตาเผานั้นได้จัดตั้งเตาเผาแบบไร้กลิ่นไร้ควันครบทุกวัดแล้ว ส่วนค่าใช้จ่ายในการจัดงานศพเฉพาะที่เจ้าภาพจะต้องจ่ายให้แก่ทางวัดตามระเบียบที่เคยปฏิบัตินั้น คือ ค่าศาลาบำเพ็ญกุศล คืนละประมาณ 500 - 900 บาท และค่าฌาปนกิจศพ ครั้งละประมาณ 2,000 บาท ซึ่งทางวัดคิดเป็นค่าน้ำค่าไฟที่เจ้าภาพจะต้องบริจาคตามจำนวนวันที่ตั้งศพและขนาดและคุณภาพ ของศาลา เช่น ศาลาหลังใหญ่ ศาลาหลังเล็ก ศาลาที่ดิดแอร์ ปูพรหม ดิดพัดลม ปูกระเบื้อง เป็นต้น ซึ่งเมื่อเสร็จงานศพแล้วบางเจ้าภาพก็บริจาคให้วัดมากกว่าเกณฑ์ที่ทางวัดกำหนด ส่วนศพที่ไร้ญาดิ ศพอนาถา หรือผู้ที่ยากจนจริง ๆ ทางวัดกีบริการให้ฟรีโดยไม่คิดค่าใช้จ่ายแต่ประการใด

### 5.4 บทบาทด้านสังคมสงเคราะห์ชุมชน/

จากการศึกษาพบว่าวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษามีบทบาทด้านการสังคมสงเคราะห์ ชุมชนซึ่งเป็น บทบาทที่สืบเนื่องมาจากบทบาทในอดีตอยู่หลายประการ แม้จะไม่เป็นไปอย่างกว้างขวางและเด่นชัด COPYION OF MANGOL UNIVERSITY เช่นในอดีตก็ตาม แต่วัดก็สามารถสืบสานบทบาทด้านนี้มาอย่างต่อเนื่อง ซึ่งบทบาทด้านการ สังคมสงเคราะห์ชุมชนของวัดในพื้นที่ศึกษาเท่าที่พบมีดังนี้ คือ

- มีการอนุญาตให้จัดตั้งโรงเรียนฆราวาสในพื้นที่ของวัด รวมทั้งให้พระภิกษุสงฆ์ในวัดไป ช่วยสอนวิชาพระพุทธศาสนาแก่นักเรียน และได้จัดมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียนที่เรียนดี มี ความประพฤติเรียบร้อย แต่ขาดแคลนทุนทรัพย์เป็นประจำทุกปี และบางวัดยังได้มอบทุนอาหารกลาง วันให้แก่ทางโรงเรียนด้วย
- มีการจัดสรรพื้นที่บางส่วนเพื่อประโยชน์แก่การอยู่อาศัยของประชาชน โดยทางวัดได้ อนุญาตให้มีการก่อสร้างอาคาร ตึกแถว ให้ประชาชนได้เช่าอยู่อาศัยโดยการเก็บค่าเช่าราคาถูก ซึ่งมีอยู่ สองวัด คือ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร และวัดแก้วแจ่มฟ้า ที่ได้ดำเนินการเช่นนี้เนื่องจากเป็นวัดที่มี พื้นที่พอเพียงที่จะจัดการเช่นนั้นได้ นอกจากนี้ทางวัดยังได้อนุญาตให้ศิษย์วัดซึ่งส่วนใหญ่ย้ายมาจาก ต่างจังหวัดได้พำนักอาศัยอยู่ในวัดเพื่อศึกษาเล่าเรียนในระดับต่างๆ
- มีการจัดสรรพื้นที่ของวัดบางส่วนให้เป็นลานจอดรถสำหรับประชาชนทั่วไป ซึ่งทุกวัดใน พื้นที่ศึกษาได้ดำเนินการเช่นนี้ และบางวัดยังได้สร้างอาคารจอดรถขนาดใหญ่ซึ่งสามารถรองรับรถได้ จำนวนมาก เนื่องวัดตั้งอยู่ท่ามกลางชุมชนเมืองขนาดใหญ่ซึ่งหาที่จอดรถได้ยาก ทางวัดมองเห็นความ ต้องการจำเป็นของประชาชนในส่วนนี้จึงได้แบ่งพื้นที่บางส่วนในวัดให้เป็นลานจอดรถไว้บริการแก่ประชาชน และได้ว่าจ้างเจ้าหน้าที่รักษาความปลอดภัยไว้คอยอำนวยความสะดวกและดูรักษารถให้ด้วย โดยทางวัด ได้รับผลประโยชน์ตอบแทนเป็นค่าจอดรถที่ประชาชนจ่ายให้ ซึ่งมีการจัดเก็บค่าจอดทั้งเป็นรายชั่วโมง และรายเดือน
- มีการอนุญาตให้มีการตั้งร้านค้า หาบเร่ แผงลอย ในบริเวณวัด ซึ่งวัดที่มีบทบาทนี้มีอยู่ สองวัด คือวัดหัวลำโพง และวัดม่วงแค วัดแห่งแรกเป็นวัดที่มีประชาชนผ่านเข้าออกในแต่ละวันเป็น จำนวนมาก เนื่องจากเป็นวัดที่เป็นแหล่งท่องเที่ยว และเป็นวัดที่มีกิจกรรมการจัดงานศพทุกวัน จึงมี ชาวบ้านมาตั้งร้านค้า หาบเร่ และแผงลอย อยู่จำนวนนับสิบรายเป็นประจำในแต่ละวัน อีกแห่งหนึ่ง เป็นวัดขนาดเล็กมีพื้นที่คับแคบ จึงมีร้านค้าขายของชำและขายอาหารอยู่เพียงสองร้านเท่านั้น ซึ่งลูกค้า ส่วนใหญ่ ได้แก่ ครู นักเรียน และประชาชนในชุมชนบางส่วนที่อยู่ใกล้วัด เนื่องจากซุ้มประตูวัดเปิด ตลอด 24 ชั่วโมง วัดจึงให้บริการในส่วนนี้ได้
- ่ มีการบริการให้ยืมสิ่งของเครื่องใช้ ในการประกอบศาสนพิธีต่าง ๆ ในการทำบุญที่บ้าน เช่น โต๊ะหมู่บูชา เสื่อสาด อาสนะ เป็นต้น ในการขอยืมนั้นผู้ขอยืมต้องติดต่อผ่านเจ้าอาวาส หรือเจ้าหน้าที่ ที่รับผิดชอบในเรื่องนี้ ซึ่งทางวัดไม่คิดค่าบริการแต่ประการใด แต่มีเงื่อนไขว่าหากสิ่งของที่ยืมไปเกิด การชำรุดเสียหายจะด้องจัดหามาชดให้เหมือนเดิมและผู้ยืมอาจตอบแทนแก่วัดตามความศรัทธาของตนก็ได้

นอกจากนี้ทางวัดยังใต้ให้การสงเคราะท์ในด้านบุคลากรทางศาสนา คือจัดให้พระภิกษุสงฆ์

สามเณรรับกิจนิมนต์ไปประกอบศาสนพิธีในงานมงคลและงานอวมงคลต่าง ๆ ของชาวบ้าน

- มีการให้บริการณาปนกิจสงเคราะห์แก่ศพอนาถาศพไร้ญาติ และศพผู้ที่ยากจนอย่างแท้จริง ซึ่งไม่มีเงินจ่ายค่าบำรุงศาลาตั้งศพ และค่าบำรุงฌาปนสถาน ซึ่งวัดที่มีบทบาทนี้ได้แก่วัดที่มีศาลาตั้งศพ และเมรุสำหรับเผาศพทั้งสามแห่งในพื้นที่ศึกษา อันได้แก่ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง วัด แก้วแจ่มฟ้า

นอกจากนั้นทางวัดยังได้ให้บริการในด้านการเก็บบรรจุอัฐิหรือกระดูกของคนตายไว้ที่วัด ซึ่ง สถานที่สำหรับเก็บบรรจุอัฐินั้นส่วนใหญ่จะเป็นกำแพงวัดและสถูปเจดีย์ โดยมีการเจาะกำแพงวัดเป็น ช่องไว้สำหรับบรรจุอัฐิของผู้ตาย ซึ่งญาติจะนำมาบรรจุไว้พร้อมทั้งทำป้ายหินอ่อนสลักชื่อผู้ตายติดไว้ด้วย และเมื่อถึงช่วงเทศกาลสงกรานต์ในแต่ละปีบรรดาญาติทั้งหลายของผู้ตายก็จะมาทำบุญอุทิศส่วนกุศล ให้ผู้ตายโดยนิมนต์พระภิกษุสงฆ์ไปบังสุกุลกระดูกพร้อมทั้งถวายจดุปัจจัยแก่พระภิกษุสงฆ์ในที่ซึ่งได้ บรรจุกระดูกผู้ตายไว้

# 5.5 <mark>บทบาทด้าน</mark>เป็นสถานที่พั<mark>กผ่อน ออกกำลังกา</mark>ย และกิจกรรมสันท<mark>นาก</mark>ารต่<mark>า</mark>ง ๆ

ในชุมชนแต่ละแห่ง ส่วนใหญ่มักจะมีพื้นที่หรือลานสาธารณะต่าง ๆ ให้เยาวชนและประชาชน ได้อาศัยเป็นสถานที่พักผ่อนหย่อนใจ เล่นกีฬา ออกกำลังกาย และจัดกิจกรรมสันทนาการต่าง ๆ อยู่บ้างแล้ว ลานวัดเป็นอีกแห่งหนึ่งที่ให้ชุมชนได้มีโอกาสพึ่งพาอาศัยในกิจกรรมดังกล่าว

จากการศึกษาพบว่ามีวัดบางแห่งในพื้นที่ศึกษาที่มีบทบาทในด้านนี้ และเป็นบทบาทที่เกิด ขึ้นเองโดยที่ทางวัดไม่ได้มีนโยบายและเจตนาที่จะดำเนินการทางด้านนี้โดยตรง เนื่องจากวัดมีศาสน สถานที่สงบร่มเย็น เช่น ภายในอุโบสถ วิหาร และลานวัดที่สะอาด ร่มรื่น บางวัดได้ปลูกต้นไม้และทำ กระถางรอบ พร้อมทั้งได้จัดตั้งม้านั่งหินอ่อนไว้ตามจุดต่างๆ จึงมีประชาชนบางส่วนถือโอกาสมาทำบุญ ใหว้พระ เยี่ยมชมวัด และพักผ่อนหย่อนใจ เป็นครั้งคราว และในดอนเย็นหลังจากเลิกเรียนในแต่ละ วัน และในวันหยุดราชการ เมื่อแดดร่ม ลมโชยเบาๆ มักมีเยาวชนในชุมชนข้างวัดเข้ามาใช้ลานวัดเป็น สถานที่ออกกำลังกายโดยการเล่นกีฬา เช่น ตะกร้อ ฟุตบอล เป็นต้น ซึ่งทางวัดไม่ได้เข้าไปเกี่ยวข้อง โดยตรง แต่ได้อนุญาดให้เล่นได้ตามสมควร โดยที่ไม่ก่อให้เกิดความเสียหายต่อปูชนียวัตถุสถานภายในวัด

นอกจากนี้ในบางโอกาส เช่น งานยกช่อฟ้าอุโบสถ งานปิดทองผังลูกนิมิต และงานฉลอง สมโภชต่าง ๆ ทางวัดยังได้จัดให้มีมหรสพ เช่น ดนตรี ลิเก ภาพยนตร์ เป็นต้น เพื่อให้ความบันเทิงแก่ ประชาชนในชุมชนที่ไม่ค่อยมีเวลาและโอกาสได้ไปชมมหรสพตามสถานบันเทิงต่าง ๆ ประกอบกับทาง วัดได้จัดกิจกรรมนี้ขึ้นเพื่อเปิดโอกาสให้ประชาชนทั่วไปได้มาร่วมทำบุญกับทางวัดพร้อมทั้งได้รับความ บันเทิงไปด้วย ซึ่งกิจกรรมเช่นนี้ทางวัดไม่ได้จัดขึ้นบ่อยนัก และแต่ละครั้งที่จัดมักจะใช้เวลาหลายวัน

เช่นวัดแห่งหนึ่งจัดงานปิดทองฝังลูกนิมิตฉลองอุโบสถหลังใหม่ใช้เวลาจัดงานนานถึง 15 วัน 15 คืน ซึ่งในแต่ละคืนมีประชาชนมาร่มทำบุญและชนมหรสพจำนวนมากพอสมควร โดยเฉพาะอย่างยิ่งในวัน สุดท้ายมีประชาชนมาร่วมงานมากเป็นพิเศษ ประมาณถึง 5,000 คน

ภายในงานนอกจากจะมีมหรสพแล้วยังมีพ่อค้าแม่ค้ามาออกร้านและนำสินค้าต่าง ๆ มาวาง จำหน่ายเป็นจำนวนมากด้วย

# 5.6 บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ<sub>/</sub>

วัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษามีบทบาทเป็นที่พึ่งพิงทางใจในฐานะเป็นสถาบันพัฒนาทางด้านจิตใจ หรือจิตวิญญาณแก่ชุมชน แม้บางวัดจะไม่มีบทบาทด้านนี้อย่างเด่นชัดมากเท่าที่ควรก็ตาม แต่มีวัดสอง แห่งในพื้นที่ศึกษา คือ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง ที่มีบทบาทนี้อย่างเป็นรูปธรรมที่ชัดเจน โดยมีการจัดกิจกรรมภาคปฏิบัติสมาธิ วิปัสสนาอย่างต่อเนื่อง

<mark>บทบ</mark>าทการเป็นที่พึ่งพ<mark>ิงทางใจหรือทางจิ</mark>ตวิญญาณแก่ปร<mark>ะ</mark>ชาช<mark>นแ</mark>ละ<mark>ชุ</mark>มชนของวัดนั้นมี หล<mark>าย</mark>ลักษณะด้<mark>วยกัน โดยผ่านกิจกรรมของวัดและพร</mark>ะสงฆ์ เช่น ก<mark>าร</mark>ให้คำปรึกษาแนะนำเพื่อแก้ไข ปัญ<mark>หา</mark>ชีวิตและค<mark>วามทุกข์ ความเดือดร้อนทางใจ ชึ่ง</mark>มีประชาชนบ<mark>าง</mark>ส่วนที่เกิด<mark>ทุก</mark>ข์ทางใจเนื่องจาก ปัญหา<mark>ชีวิตและภาวะความบีบคั้นกดดันต่างๆ ในสังคม</mark> ไม่ว่าจะเป็<mark>น</mark>ปัญหาครอบ<mark>ค</mark>รัว เศรษฐกิจ ความ ผิดหวัง พลัดพรากจากบุคคลและสิ่งของ<mark>อันเป็นที่รักที่พอใจ ปัญหาทา</mark>งใจเ<mark>กี่</mark>ยวกับความเชื่อในเรื่อง เคราะห์กรรม โชคช<mark>ะตา รวมทั้งปัญหายาเสพติดที่เกิดขึ้น ก็จะหันมาพึ่งวั</mark>ดและพระสงฆ์ ซึ่งทางวัด และพระสงฆ์ก็ได้ให้การสงเคราะห์โดยให้คำปรึกษาแนะนำให้ปฏิบัติตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา บางวัดก็มีกิจกรรมฝึกปฏิบัติกรรมฐานหรืออบรมสมาธิภาวนาเพื่ออบรมขัดเกลาและพัฒนาจิตใจแก่ ประชาชน ในขณะที่พระภิกษุสงฆ์บางรูปก็ทำหน้าที่ประกอบพิธีกรรมต่างๆ ให้ เช่น รดน้ำมนต์ ดูดวง หรือทำนายโชคชะดา ดูฤกษ์ยาม และแนะนำให้ถวายสังฆทาน สะเดาะเคราะห์ ต่อชะดา เป็นต้น ซึ่ง แม้พิธีกรรมเหล่านี้ บางอย่างจะไม่ใช่หลักคำสอนของพระพุทธศาสนาและขัดต่อหลักการทางพระวินัย และทางวัดก็ไม่ได้สนับสนุนกิจกรรมและพิธีกรรมทางด้านนี้ก็ตาม แต่เป็นเรื่องเฉพาะของพระภิกษุ สงฆ์บางรูปซึ่งท่านก็ได้นำมาใช้ในฐานะเป็นเครื่องมืออย่างหนึ่งโดยวารประยุกต์หลักธรรมทางพระพุทธ ศาสนาสอดแทรกเข้าไปด้วย ทั้งนี้เพื่อสนองความต้องการในบำรุงขวัญและกำลังใจ และสร้างความ มั่นใจแก่ประชาชนในการตัดสินใจเรื่องราวด่าง ๆ ตลอดจนช่วยแก้ใขผ่อนปรนปัญหาชีวิตและความทุกข์ ความเดือดร้อนทางใจที่เกิดขึ้นให้ทุเลาลงได้

แต่กิจกรรมที่ได้ผลดี สามารถดึงดูดความสนใจประชาชนได้มากและถูกต้องตรงตามหลัก พระธรรมวินัย และเป็นการส่งเสริมให้คนเข้าวัดมาถขึ้นนั้น ได้แก่ กิจกรรมภาคปฏิบัติธรรม หรือการ อบรมฝึกฝนจิตใจ ให้สะอาด สว่าง สงบ ด้วยการปฏิบัติสมาธิ และวิปัสสนากรรมฐาน โดยมีพระภิกษุ สงฆ์เป็นผู้ให้การแนะนำปฏิบัติ ซึ่งสังเกตได้จากเมื่อวัดมีการจัดกิจกรรมประเภทนี้ขึ้นจะมีประชาชนให้ ความสนใจเข้าร่วมปฏิบัติธรรมด้วยเป็นจำนวนมากเพราะนอกจากจะได้ฝึกอบรมกายวาจาด้วยการรักษาศีล อบรมจิตด้วยสมาธิ และอบรมปัญญาด้วยวิปัสสนาและการฟังธรรมแล้ว ประชาชนยังมีโอกาสได้อยู่ใกล้ ชิดวัดและพระภิกษุสงฆ์มากขึ้นและก่อให้เกิดโอกาสในการสนทนาธรรมและปรึกษาปัญหาต่าง ๆ กับ พระภิกษุสงฆ์ได้เป็นอย่างดี

นอกจากนี้การประพฤติปฏิบัติตนเป็นแบบอย่างที่ดีของพระภิกษุสงฆ์ และการจัดสภาพ แวดล้อมภายในวัดให้สวยงาม เป็นระเบียบเรียบร้อย มีความสงบ สะอาด ร่มรื่น ร่มเย็น ก็นับว่ามี บทบาทในการช่วยกล่อมเกลาจิตใจประชาชนผู้เข้าวัดเพื่อแสวงหาความสงบวิเวกได้เป็นอย่างดีอีก ประการหนึ่งด้วย

### 5.7 <mark>บทบาทด้าน</mark>เป็นแหล่งอนุรักษ์<mark>มรดกทางศิล</mark>ปวัฒนธรรมไทย

กล่าวได้ว่าแหล่งมรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทยที่ใหญ่ที่สุดแห่งหนึ่งในปัจจุบันนี้คือวัด และวัด ทั้งหมดในพื้นที่ศึกษาล้วนมีบทบาทในฐานะเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทยตามสภาพ อยู่แล้ว เพราะภายในวัดมีสิ่งที่เป็นเอกลักษณ์ทางศิลปวัฒนธรรมไทยอยู่หลายประการ ไม่ว่าจะเป็น สถาปัตยกรรมประเภทโบสถ์ วิหาร เจดีย์ กุฏิสงฆ์ ตลอดจนภาพจิตรกรรมฝาผนัง และประติมากรรม ต่าง ๆ ที่มีความวิจิตรงดงามและทรงคุณค่าในฐานะเป็นทรัพยากรวัฒนธรรมที่บรรพบุรุษไทยได้ทุ่มเท กำลังกาย กำลังใจ กำลังทรัพย์ กำลังศรัทธา และสติปัญญา ความรู้ความสามารถสร้างสรรค์ขึ้นมาจน กลายเป็นมรดกตกทอดมาถึงปัจจุบัน ดังเป็นที่ทราบกันดีว่า พุทธศาสนิกชนชาวไทยตั้งแต่โบราณมา นิยมสร้างวัดด้วยถือว่าเป็นการทำบุญที่มีอานิสงส์มหาศาล เมื่อสร้างวัดแล้วก็พยายามค้นคิดประดิด ประดอยเสริมความงามด้วยการคัดสรรช่างที่ยอดเยี่ยม ฝีมือดีเพื่อจรรโลงความวิจิตรงดงามโดยใช้วัสดุ คุณภาพดี และยังได้อุทิศเวลาและฝีมือชนิดที่เรียกได้ว่าทำกันสุดฝีมือ เพื่อถวายเป็นพุทธบูชาฝากไว้ใน พระพุทธศาสนาสืบต่อไป คนรุ่นลูกหลานต่อมาจึงมีโอกาสได้ชื่นชมกับความวิจิตรงดงามและงานศิลปะ ที่คนรุ่นก่อนได้สร้างสรรค์เอาไว้เหล่านี้ซึ่งมีปรากฎอยู่ภายในวัด

มีวัดอยู่สองแห่งในพื้นที่ศึกษาที่มีบทบาทเด่นชัดในด้านนี้ คือวัดมหาพฤฒารามวรวิหาร และวัดหัวลำโพง เนื่องจากเป็นวัดที่เก่าแก่มีโบราณวัดถุ ศิลปวัตถุ และสถาปัตยกรรมที่โอ่โถงใหญ่โต และมีความวิจิตรงดงามอยู่จำนวนมาก ที่มีชื่อเสียงเป็นที่รู้จักกันดีคือโบสถ์ วิหาร ภาพจิตรกรรมฝาผนัง และลวดลายบนเพดานโบสถ์ ตลอดจนลวดลายตามส่วนต่าง ๆ เช่น ช่อฟ้า หน้าบัน คันทวย บาน ประดูหน้าด่าง เป็นต้น ซึ่งสิ่งเหล่านี้ทางวัดได้อนุรักษ์และพัฒนาโดยการดูแลรักษา รวมทั้งบูรณะ ปฏิสังจรณ์

ซ่อมแซม สืบสานของเก่าและสร้างสรรค์ขึ้นใหม่โดยคงเอกลักษณ์ทางศิลปวัฒนธรรมไทยไว้ ซึ่งศิลปวัตถุ สถาปัตยกรรม จิตรกรรม และปฏิมากรรมเหล่านี้ นอกจากจะมีความสวยงามแล้วยังทรงคุณค่าทาง ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และแฝงไว้ด้วยพุทธปรัชญาเสมอ ดังที่พระภิกษุรูปหนึ่งได้ให้สัมภาษณ์แก่ผู้ วิจัยว่า

ศิลปวัตถุ สถาปัตยกรรม ประติมากรรม และภาพจิตรกรรมต่างๆ ที่มีอยู่ภายในวัดล้วนมี พุทธปรัชญาแฝงอยู่ทั้งสิ้นทั้งในแง่รูปธรรมและนามธรรม ที่วัดนี้ก็มีอยู่หลายอย่างด้วยกัน เช่น ภาพ การประพฤติธุดงค์วัตร 13 ก็มีประโยชน์ต่อการศึกษาอบรม หรือพระพุทธรูปปางต่างๆ ก็แฝงไว้ด้วย พุทธปรัชญาและคดิสอนใจ เช่น ปางสมาธิ ก็เป็นการสอนให้คนเรารู้จักใช้สมาธิในการแก้ปัญหา ปางมารวิชัย ก็สอนให้คนเรารู้จักเอาชนะต่อข้าศึกศัตรู ไม่หวั่นใหวต่อปัญหาและอุปสรรคที่เกิดขึ้น รู้จักเอาชนะกิเลส ซึ่งเป็นอำนาจฝ่ายต่ำที่เกิดขึ้นในจิดใจ ปางลีลา ก็สอนให้เรารู้จักก้าวเดินไปข้างหน้า พัฒนาตนเองไปสู่ ความสำเร็จอย่างไม่ท้อลอย...

ดังนั้นบทบาทด้านการอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทยของวัดนั้นนับว่ามีประโยชน์ต่อ ชุมชนหลายประการ เช่น ประโยชน์ทางด้านเศรษฐกิจและการท่องเที่ยว ซึ่งวัดที่มีมรดกทางศิลปวัฒนธรรมที่ใหญ่โดมีชื่อเสียงและสวยสดงดงามนั้นมักจะมีผู้คนทั้งชาวไทยและต่างชาติเข้ามาเที่ยวชม อยู่เสมอ และชาวต่างชาติที่เข้ามาเที่ยวเมืองไทยนั้นส่วนใหญ่มักจะมาเยี่ยมชมสิ่งที่เป็นเอกลักษณ์ทาง ศิลปวัฒนธรรมไทยที่มีภายในวัด การเข้าไปเที่ยวชมศิลปวัตถุ สถาบัตยกรรม และประติมากรรมต่าง ๆ ภายในวัดนั้นทางวัดไม่ได้เก็บค่าผ่านประตูหรือคิดค่าบริการในการเข้าชมแต่ประการใด แต่รายได้ทาง เศรษฐกิจที่มีแก่ชุมชนนั้นเกิดจากกิจกรรมหลายอย่าง เช่น ค่าที่พักแรม ค่าอาหาร ค่าพาหนะเดินทาง ค่าซื้อของที่ระลึก เป็นตัน

อย่างไรก็ตามในการอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมของวัดนั้นจะต้องทำอย่างถูกต้องตาม หลักการ และพระราชบัญญัติโบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พ.ศ.2504 ดังนั้นพระภิกษุสงฆ์โดยเฉพาะผู้ที่มีหน้าที่รับผิดชอบในการดูแลรักษา และบูรณะปฏิสังขรณ์ ซ่อมแซม วัต จะต้องมีความรู้ความเข้าใจหลักการอนุรักษ์ที่ถูกต้อง และต้องตระหนักในคุณค่าและความสำคัญ ของสิ่งที่เป็นมรดกทางศิลปวัฒนธรรมนั้น ๆ ด้วย มิเช่นนั้นอาจเป็นการทำลายสิ่งมีค่าทางวัฒนธรรมให้ เสียหายได้

### บทที่ 6

### บทวิเคราะห์

ในบทนี้เป็นการวิเคราะห์ถึงเนื้อหาสาระอันเป็นประเด็นหลักของเรื่องที่ทำการวิจัย คือ บทบาท ของวัดกับชุมชนเมืองเขตบางรัก ตามที่ได้นำเสนอไว้ในบทที่ผ่านมาโดยนำหลักการ แนวคิด และ ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องซึ่งได้กล่าวไว้ในบทที่ 2 มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์ เพื่อให้มองเห็นบทบาทของวัด ในลักษณะและแง่มุมต่าง ๆ ตามหลักการและแนวทางแห่งทฤษฎีที่ตั้งไว้ และเพื่อให้สำเร็จประโยชน์ ตามวัดถุประสงค์การวิจัย จึงได้แยกประเด็นการวิเคราะห์ตามลำดับดังนี้

### 6.1 บทบาทวั<mark>ด</mark>ต่อชุมชนตามห<mark>ลักการแห่งพระธร</mark>รมวินัย

เมื่อวิเคราะห์บทบาทของวัดต่อชุมชนตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย โดยอาศัยแนวคิดเรื่อง ศาสนากับสังคม ทฤษฎีบทบาท และทฤษฎีหน้าที่นิยมแล้วพบว่าวัดในพื้นที่ศึกษามีบทบาทต่อชุมชน ตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยดังนี้ คือ

# 6.1.1 วัดมีบทบาทในฐานะที่เป็นองค์กรหนึ่งของชุมชนตามหลักพระธรรมวินัย

เมื่อพิจารณาตามหลักการของแนวคิดเรื่องศาสนากับสังคมที่ว่า ศาสนากับสังคมต่างมีความ เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันความสัมพันธ์ดังกล่าวมักถูกมองในเรื่องบทบาทหน้าที่ที่สถาบันหนึ่งมีต่อสถาบันหนึ่ง ก็พบว่าวัดมีบทบาทต่อชุมชนตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยในฐานะที่เป็นองค์หนึ่งของชุมชน และ เป็นสถาบันหลักที่สำคัญประการหนึ่งของศาสนา เพราะวัดมีศาสนบุคคลซึ่งเป็นศาสนหายาทโดยตรงคือ พระภิกษุสงฆ์ ทำหน้าที่เป็นแกนกลางในการสืบทอดหลักคำสอนและประเพณีทางศาสนาให้คงอยู่ และ ถ่ายทอดไปสู่ประชาชนและชุมชนให้ยึดถือและปฏิบัติตาม คำว่า สงฆ์ หรือ สังฆะ แปลว่า หมู่ คณะ หรือชุมชน วัดจึงเป็นชุมชนที่อยู่อาศัยของหมู่คณะพระภิกษุสงฆ์ซึ่งต้องทำหน้าที่เพื่อประโยชน์เกื้อกูล และความสุขแก่ชุมชนตามหลักพระธรรมวินัย การที่พระพุทธเจ้าทรงตั้ง ชุมชนสงฆ์ขึ้นมาก็เพื่อช่วย ขจัดทุกข์หรือปัญหาให้แก่ชุมชน ดังพระพุทธโอวาทที่ว่า "ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงจาริกไปเพื่อ

ประโยชน์และความสุขของชนหมู่มาก (ชุมชน) เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก (สังคม) เพื่อ

เกื้อกูลประโยชน์สุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลาย (อย่างไม่เลือกชั้นวรรณะ) "1

จึงกล่าวได้ว่าวัดเป็นสถานที่พระภิกษุสงฆ์ใช้ปฏิบัติหน้าที่ที่ตนมีอยู่ตามหลักพระธรรมวินัย ซึ่งบทบาทและหน้าที่หลักโดยตรงของวัดและพระภิกษุสงฆ์ตามหลักพระธรรมวินัยก็คือการศึกษา เรียนรู้หลักธรรมวินัย (คันถธุระ) และพัฒนาตนเองไปสู่เป้าหมายหรืออุดมคติอันสูงสุดทางศาสนาคือ ความดับทุกข์หรือปัญหา (วิปัสสนาธุระ) โดยยึดหลักปฏิบัติ คือ ใตรสิกขา อันได้แก่ ศีล สมาธิ และ ปัญญา (อริยมรรค) เช่น การจัดการวัดให้เกิดความเป็นระเบียบเรียบร้อย ดึงาม (ศีล) การจัดวัดให้ เกิดความสงบ ร่มรื่น ร่มเย็น ทั้งกาย และใจ (สมาธิ) การส่งเสริมให้เกิดการศึกษาเรียนรู้อย่างเป็น กระบวนการโดยมุ่งตรงต่อหลักการอันเป็นแก่นแท้ของศาสนาหรือหลักสัทธรรมอันแท้จริง (ปัญญา) เมื่อวัดจัดการได้อย่างนี้ก็จะเป็นแบบอย่างที่ดึงามและเป็นประโยชน์ต่อชุมชน และเมื่อองคาพยพต่าง ๆ ของวัดมีการจัดการให้มุ่งตรงไปสู่เป้าหมายหลักซึ่งเป็นอุดมคติทางศาสนา โดยยึดการปฏิบัติให้เป็นไป ตามหลักการดังกล่าว แล้วนำไปเผยแผ่สั่งสอนหรือกระตุ้นให้เกิดการปฏิบัติดามต่อชุมชน ก็จะทำให้วัด และชุมชนบรรลุถึงเป้าหมาย คือสามารถขจัดหรือบรรเทาทุกข์หรือปัญหาที่มีอยู่ให้หมดลิ้นหรือเบาบาง ลงได้อย่างแท้จริง

จากห<mark>ลักการดังกล่าวจึงสามารถวิเคราะห์ใด้ว่าวัดมีบทบาท</mark>หน้าที่ต่อชุ<mark>ม</mark>ชนในฐานะที่เป็น องค์กรหนึ่งของชุมชนตามหลักการแห่งพระธรร<mark>มวินัยดังนี้</mark>

# 6.1.1.1 จัดสภาพแวด<mark>ล้อมและกิจกรรมของวัดเพื่อส่งเสริ</mark>มความเป็นระเบียบ เรียบร้อยดีงามของชุมชน (ศีล)

บทบาทหน้าที่ของวัดในข้อนี้ก็คือบทบาทในด้านการส่งเสริมศีลธรรมอันดีงามให้เกิดขึ้น แก่ประชาชนและชุมชน เช่น การจัดระเบียบของวัดในด้านด่างๆ ไม่ว่าจะเป็นการจัดแบ่งพื้นของวัด ออกเป็นเขตต่างๆ เช่น เขตพุทธาวาส เขตสังฆาวาส เป็นต้น รวมทั้งการจัดแจงเสนาสนะและ ครุภัณฑ์ภายในให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย การจัดกิจกรรมส่งเสริมศีลธรรมที่ดีงามแก่ประชาชน และชุมชน เช่น กิจกรรมการรักษาอุโบสถศีล กิจกรรมการเทศน์และการสนทนาธรรมในเรื่องเกี่ยวกับ ศีล เป็นต้น

# 6.1.1.2 จัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดเพื่อส่งเสริมความสงบสุข ร่มรื่น ร่มเย็น ทั้ง กายและใจแก่ชุมชน (สมาธิ)

บทบาทของวัดในข้อนี้ก็คือการส่งเสริมสันดิภาพและสันติธรรมให้เกิดขึ้นแก่ประชาชน และชุมชน โดยเริ่มที่วัดมีการจัดสภาพแวดล้อมภายในวัดให้มีความสะอาด ร่มรื่น ร่มเย็น สงบ เหมาะ

า ดูหน้าที่ 3 ของงานวิจัยนี้ Copyright by Mahidol University

แก่การบำเพ็ญเพียรทางใจ เช่น การเดินจงกรม ฝึกสมาธิ วิปัสสนากรรมฐาน ก่อให้เกิดศรัทธาและ ความสบายตา สบายใจ แก่ผู้พบเห็น นอกจากนั้นยังมีกิจกรรมส่งเสริมความสงบสุขที่เป็นพื้นฐานแห่ง ความเข้มแข็งมั่นคงทางด้านจิตใจแก่ประชาชนและชุมชนซึ่งจะส่งผลดีต่อเสถียรภาพทางด้านเศรษฐกิจ และสังคมของชุมชนด้วย เช่น จัดกิจกรรมให้ประชาชนได้เข้าวัดปฏิบัติธรรม มีการสอนหลักและวิธี การเดินจงกรม นั่งสมาธิ และเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เป็นต้น

# 6.1.1.3 จัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดเพื่อส่งเสริมการศึกษา เรียนรู้ แก่ พระภิกษุสงฆ์สามเณรและประชาชนในชุมชน (ปัญญา)

บทบาทหน้าที่ของวัดค่อชุมชนในข้อนี้ ได้แก่ ความเป็นสถาบันทางการศึกษาของวัด เนื่องจากวัดเป็นสถานที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสงฆ์สามเณร ซึ่งมีการอยู่รวมกันเป็นหมู่ คณะ เป็นชุมชน พระภิกษุสงฆ์สามเณรเหล่านั้นได้ศึกษาเรียนรู้ทรงจำพระธรรมวินัยมาจากพระพุทธเจ้าและพุทธสาวก สีบต่อกันมา หลักสูตรที่ศึกษาก็คือ คันถธุระ และวิปัสสนาธุระ โดยยึดตามระบบใตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ภายในวัดจึงมีผู้มีความรู้ความเชี่ยวชาญพระธรรมวินัยด้านต่าง ๆ เช่น ผู้เชี่ยวชาญด้านพระวินัย (พระวินัยธร) ผู้เชียวชาญด้านหลักธรรม (พระธรรมกถึก) ซึ่งวิธีการศึกษาเล่าเรียนในสมัยก่อนมักเป็น แบบมุขปาฐะ คือ แบบทรงจำปากเปล่าสืบต่อกันมา มีการท่องบ่น สาธยาย เพื่อความช่ำชองคล่องปาก มีความแม่นยำไม่ผิดเพี้ยน ต่อมาระยะหลังจึงมีการจารึกลงในคัมภีร์เป็นลายลักษณ์อักษร และเป็นพื้น ฐานแห่งการศึกษาพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรม แผนกบาลี รวมทั้งกิจกรรมอื่น ๆ ที่ส่งเสริมการศึกษา เรียนรู้ตามหลักพระธรรมวินัย เช่น การจัดนิทรรศการ การบรรยายธรรม การแสดงธรรม การพังธรรม การสนทนาธรรม เป็นต้น ซึ่งเป็นการเผยแผ่หลักธรรมไปสู่ชุมชน ก่อให้เกิดความรู้ ความเข้าใจในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้ายิ่งขึ้น

กล่าวโดยสรุปบทบาทหน้าที่ของวัดในฐานะที่เป็นองค์กรหนึ่งของชุมชนตามหลักการ แห่งพระธรรมวินัย คือ ความเป็นสถาบันหรือองค์กรที่ทำหน้าที่ช่วยชี้ทางบรรเทาทุกข์ ชี้สุขเกษมศานด์ ชี้ทางพระนฤพานอันพันโศกวิโยคภัยให้แก่ชุมชนด้วยการจัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดเพื่อ ส่งเสริมการประพฤติปฏิบัติตามหลักใตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งจะเป็นแนวทางในการสร้าง ความเป็นระเบียบเรียบร้อยดีงาม ความเป็นปึกแผ่นมั่นคง ความสงบสุข และความรู้ความเข้าใจที่ถูก ต้องให้เกิดขึ้นแก่ชุมชน โดยที่สำคัญวัดต้องประพฤติปฏิบัติเพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีงามแก่ชุมชนด้วย

### 6.1.2 เป็นสถานที่อบรม สั่งสอนประชาชนให้เข้าถึงธรรม

การให้การศึกษาและอบรมสั่งสอนประชาชนให้เข้าถึงธรรมนั้นนับว่าเป็นบทบาทหลักที่สำคัญ ประการหนึ่งของวัดและพระภิกษุสงฆ์ โดยกิจกรรมด้านการอบรมสั่งสอนประชาชนที่ปรากฏตามหลัก พระธรรมวินัยนั้น ได้แก่

# 6.1.2.1 การอบรมสั่งสอนโดยการเทศน์ และการบรรยายธรรม

ในสมัยพุทธกาลชาวบ้านมักจะมาฟังธรรมกันที่วัดในวันธัมมัสสวนะหรือวันพระเป็น ประจำสม่ำเสมอ การที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติวันธัมมัสสวนะขึ้นมาก็เพื่อให้มีกิจกรรมการแสดงธรรม และการฟังธรรมเป็นสำคัญ ภายในวัดจึงมักจะมีลานธรรมที่มีความสงบ ร่มรื่น ร่มเย็น เป็นธรรมชาติ สำหรับใช้เป็นที่ปฏิบัติธรรม แสดงธรรม ฟังธรรม และอบรมสั่งสอนศีลธรรมแก่ประชาชนอยู่เนื่องนิตย์

บัจจุบันวัดต่าง ๆ ในพื้นที่ศึกษายังมีการอนุรักษ์สืบสานบทบาทนี้ไว้ได้ เช่น มี กิจกรรมบรรยายธรรมและการพังธรรมในวันธัมมัสสวนะ แต่ส่วนใหญ่มักจะจัดให้มีเฉพาะช่วงเทศกาล เข้าพรรษาและในวันสำคัญทางศาสนา เช่น วันมาขบูชา วันวิสาขบูชา วันเข้าพรรษา วันออกพรรษา เป็นต้น การแสดงธรรมมักเป็นไปตามความถนัดของพระภิกษุแต่ละรูป เพราะทางวัดไม่มีการฝึกฝนอบรมพระ นักเทศน์นักเผยแผ่อย่างเป็นระบบ รูปแบบวิธีการเทศน์ก็มักยึดติดกับรูปแบบเดิมจึงทำให้คนสมัยใหม่ พังใม่ค่อยรู้เรื่อง ไม่ประสบผลสำเร็จเท่าที่ควร ดังนั้นในการอบรมสั่งสอนประชาชนนั้นวัดควรจะมีระบบที่ดี เช่น การฝึกอบรมพระนักเทศน์ให้มีความรู้ที่แตกฉานทั้งทางโลกและทางธรรม เพื่อที่จะสามารถแสดง ธรรมได้อย่างมีเหตุผล มีตัวอย่างในชีวิตจริงประกอบ มีการติดตามข่าวสารทางสื่อมวลชนเพื่อนำข้อมูล มาประยุกต์ใช้สอนธรรมะ มีศาสตร์และศิลป์ในการอบรมสั่งสอนประชาชนด้วยภาษาที่ฟังแล้วเข้าใจง่าย กินใจผู้ฟัง เพราะปัจจุบันมีผู้กล่าวว่าคนเชื่อโทรทัศน์มากกว่าพระ ดังนั้นพระภิกษุสงฆ์ควรปรับกลยุทธ์ ในการอบรมสั่งสอนประชาชน โดยแทนที่จะพูดฝ่ายเดียวก็หันมาส่งเสริมให้ประชาชนมีส่วนร่วมหรือให้ มีการลงมือทำนำปฏิบัติจริง และนำสื่อมาใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อการพัฒนาอบรมจิตใจประชาชน พระ ภิกษุสงฆ์จึงควรมีความรู้ความเข้าใจในเทคโนโลยีสมัยใหม่ให้มากขึ้น เช่น การใช้คอมพิวเตอร์ โอเวอร์เฮด สไลด์ โปรเจคเตอร์ เป็นต้น ทั้งนี้การใช้สื่อต่าง ๆ นั้นต้องเป็นไปในทางสร้างสรรค์เท่านั้น

### 6.1.2.2 การอบรมสั่งสอนโดยใช้กิจกรรมการปฏิบัติธรรม

การอบรมสั่งสอนประชาชนโดยใช้กิจกรรมการปฏิบัติธรรมเป็นอีกบทบาทหนึ่งของวัดต่อ ชุมชนตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย ดังจะเห็นได้ว่าวัดในสมัยพุทธกาลนั้นนอกจากจะมีลานเป็นที่ฟัง ธรรมและปฏิบัติธรรมแล้ว ยังมีโรงธรรมหรืออุโปสถาคารสำหรับใช้ประโยชน์ในการประกอบสังฆกรรม ของพระภิกษุสงฆ์แล้วยังใช้เป็นสถานที่ประพฤติปฏิบัติธรรมและบำเพ็ญกุศลกิจต่าง ๆ ของ พุทธ ศาสนิกชนด้วย เช่น การสมาทานรักษาอุโบสถศีลหรือศีล 8 การปฏิบัติสมาธิและวิบัสสนากรรมฐาน เป็นต้น ซึ่งกิจกรรมต่าง ๆ เหล่านี้วัดในพื้นที่ศึกษาหลายแห่งได้สืบสานและขยายขอบเขตของกิจกรรมให้กว้าง ขวางยิ่งขึ้น เช่น การจัดโครงการปฏิบัติธรรมเนื่องในวันสำคัญทางศาสนา จัดโครงบวชเนกขัมมจารีเพื่อ



ถวายเป็นพระราชกุศลแด่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวเนื่องในวันเฉลิมพระชนมพรรษา จัดกิจกรรม บวชสามเณรภาคฤดูร้อน และจัดเข้าค่ายธรรมะเพื่ออบรมเยาวชนไทยให้ห่างใกลจากยาเสพติดใกล้ชิด พระรัตบดรัย เป็นต้น

# 6.1.3 เป็นสถานที่บ่าเพ็ญบุญกุศลของพุทธศาสนิกชน

โดยหลักการแห่งพระธรรมวินัยแล้วสามารถกล่าวได้ว่าวัดเป็นบุญสถานหรือสถานที่สำหรับ บำเพ็ญบุญกุศลของพุทธศาสนิกชนโดยมีพระภิกษุสงฆ์เป็นเนื้อนาบุญดังบทสรรเสริญคุณของพระสงฆ์ที่ว่า สังฆัง ปุญญักเขตตัง โลกัสสะ ซึ่งแปลว่า พระสงฆ์เป็นนาบุญของโลก พุทธศาสนิกชนในสมัยก่อนจึง นิยมไปทำบุญกันที่วัด และนิยมสร้างวัดไว้เป็นศูนย์กลางในการบำเพ็ญกุศลร่วมกันของชุมชน ลักษณะ และวิธีการบำเพ็ญบุญกุศลก็มีหลายอย่าง เช่น การถวายทานแด่พระภิกษุสงฆ์ การสมาทานรักษาศิล การพึงธรรม และการปฏิบัติสมาธิ วิปัสสนา เป็นต้น

ปัจจุ<mark>บันวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษายังดำรงบทบาทหน้าที่เป็นสถานที่บำเพ็ญบุญกุศลของ พุทธศาสนิกชนเช่นเดิม แต่ลักษณะกิจกรรมและวิธีการบำเพ็ญกุศลนั้นมีขอบเขตกว้างขวางมากขึ้น มี ทั้งการบำเพ็ญบุญ<mark>กุศลในงานมงคลและงานอวมงคลภายในวัด เช่น การ</mark>จัดบำเพ็ญ<mark>กุ</mark>ศลศพ การทำบุญ ตักบาตร การถวายสังฆทาน การทำบุญเลี้ยงพระ การทอดกฐิน เป็นต้น</mark>

โดย<mark>สรุปแล้วกิจกรรมการบำเพ็ญบุญกุศลภายในวัดของพุทธศาสนิกช</mark>นนั้นเป็นไปตามหลัก พระธรรมวินัยเรื่องบุญกิริยาวัตถุ 3 **ประการ คือ** 

- 1) ทานมัย ใด้แก่ การทำบุญด้วยการบริจาคทาน เช่น การถวายภัตตาหาร จีวรเครื่องนุ่งห่ม เสนาสนะที่พักอาศัย ยารักษาโรคตลอดจนการรักษาพยาบาล เป็นต้น
- 2) สิลมัย ได้แก่ บุญที่สำเร็จด้วยการรักษาศีล เช่น การสมาทานรักษาศีล 5 ศีล 8 และ อุโบสถศีลของพุทธศาสนิกชน เป็นต้น
- 3) ภาวนามัย ได้แก่ บุญที่สำเร็จด้วยการเจริญภาวนา เช่น การเจริญสมาธิ และวิปัสสนา กรรมฐาน เพื่อความบริสุทธิ์สะอาด สว่าง สงบ และเกิดปัญญาของจิตใจ เป็นต้น

อย่างไรก็ตาม แม้วัดทั้งหมดจะมีการจัดกิจกรรมที่เน้นในหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ แต่ วัดส่วนใหญ่ก็มักจะเน้นหนักไปในบุญกิริยาวัตถุข้อแรก คือ ทานมัย โดยเฉพาะในส่วนของอามิสทาน หรือการจัดกิจกรรมที่เน้นการบริจาควัตถุสิ่งของให้เป็นทาน ทั้งนี้คงเป็นเพราะอามิสทานมีลักษณะที่ เป็นรูปธรรมที่เด่นชัดสามารถกระทำและมองเห็นได้โดยง่ายกว่าสิ่งอื่นเพราะเกี่ยวข้องกับวัตถุโดยตรง และตรงกับค่านิยมและลักษณะอุปนิสัยพื้นฐานของคนไทยส่วนใหญ่ทั่วไปที่มักจะเป็นคนชอบทำบุญให้ทาน

Copyright by Mahidol University

ส่วนบุญกิริยาวัตถุสองข้อหลัง คือ สีลมัย และภาวนามัยนั้น นั้นมีภาวะที่ค่อนข้างเป็นนามธรรมในแง่ ของคำสอนและการปฏิบัติ แต่ก็สามารถที่จะนำมาจัดให้เป็นรูปแบบที่เป็นรูปธรรมได้ เช่น การจัด โครงการปฏิบัติธรรม เปิดอบรมสมาธิและวิบัสสนากรรมฐาน และการจัดให้มีการรักษาอุโบสถศีลในวัน ธัมมัสสวนะ เป็นต้น เช่นเดียวกับที่บางวัดได้ดำเนินการอยู่ และเป็นกิจกรรมที่ทุกวัดควรจะเน้นให้ มากเพราะเป็นกิจกรรมที่สามารถเข้าถึงพฤติกรรมทางกาย วาจา และจิตใจ หรือจิตวิญญาณของบุคคล ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาชีวิตและสังคม

# 6.1.4 เป็นศูนย์กลางชุมชนในการพบปะสนทนาธรรม

การพบปะสนทนาธรรมเป็นกิจที่สำคัญอย่างหนึ่งตามหลักพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนา ดัง
ที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในมงคลสูตรว่า การได้พบเห็นสมณะและได้สนทนาธรรมกับสมณะนั้นเป็นอุดม
มงคลประการหนึ่ง ดังนั้นเมื่อมีกิจกรรมการกุศลต่าง ๆ ที่วัด ชาวบ้านมักจะใช้วัดเป็นที่สนทนาธรรมกับ
พระภิกษุสงฆ์และฆราวาสด้วยกันเอง แม้แต่พระภิกษุสงฆ์ก็เช่นกันมักจะตั้งหัวข้อธรรมเรื่องใดเรื่อง
หนึ่งขึ้นมาสนทนากันเสมอ เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จไปสู่ที่ประชุมสงฆ์ซึ่งกำลังสนทนากันอยู่ก่อนหน้านั้น
ก็จะตรัสถามถึงเรื่องที่กำลังสนทนา และพระองค์จะทรงปรารภหัวข้อเรื่องที่สนทนานั้นเป็นเหตุในการ
แสดงพระธรรมเทศนาแก่หมู่พระภิกษุสงฆ์และประชาชน

ปัจจุบันวัดในพื้นที่ศึกษาไม่มีกิจกรรมเกี่ยวกับการสนทนาธรรมที่เด่นชัดนัก มีเพียงบางวัดที่ เปิดโอกาสให้มีการสนทนาธรรมระหว่างพระภิกษุสงฆ์กับฆราวาสที่มาทำบุญและฟังธรรมที่วัด ซึ่งก็มี เพียงบางครั้งบางโอกาสเท่านั้น ส่วนใหญ่จะเป็นการสนทนาภายหลังจากการเทศน์จบลง หากยังพอมี เวลาเหลืออยู่พระภิกษุสงฆ์รูปที่เทศน์ก็จะเปิดโอกาสให้ญาดิโยมได้สนทนาธรรมกับท่าน

กล่าวโดยสรุป ปัจจุบันวัดไม่ค่อยมีบทบาทด้านการสนทนาธรรมที่เด่นชัด ประชาชนที่เข้าวัด ส่วนใหญ่ก็มักจะไปทำบุญอย่างเดียว ไม่มีการจัดกลุ่มสนทนาธรรมกันอย่างเป็นกิจลักษณะ มีอยู่บ้างที่ ประชาชนเข้าไปสนทนาธรรมกับพระภิกษุสงฆ์ที่วัดแต่ก็นับว่ามีน้อยมาก ผู้ที่เข้าไปสนทนาธรรมส่วน ใหญ่มักจะเป็นผู้ที่มีปัญหาและมีความรู้จักคุ้นเคยกับพระภิกษุสงฆ์บางรูปที่ตนไว้ใจเท่านั้น ดังนั้นใน การสนทนาธรรมพระภิกษุสงฆ์จึงควรสนทนาตามประเด็นปัญหาที่ญาติโยมมาขอคำปรึกษาแนะนำทั้ง ปัญหาส่วนตัวและปัญหาสังคมโดยใช้หลักธรรมเป็นแนวปฏิบัติ และเมื่อมีกิจกรรมหรือโครงการเกี่ยว กับการอบรมศีลธรรมจริยธรรมหรือโครงการปฏิบัติธรรมที่มีผู้เข้าร่วมจำนวนมาก ก็ควรจัดสรรเวลาเปิดโอกาสให้มีการสนทนาธรรมโดยญาติโยมช่วยกันถามและพระภิกษุสงฆ์ที่มีความรู้ความสามารถช่วยกันตอบ คือให้เป็นไปในรูปแบบของการไขปัญหาวิสัชนาธรรมก็จะก่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจในหลักธรรมแก่ ชมชนได้ดียิ่งขึ้น

Copyright by Mahidol University

### 6.1.5 เป็นสถานที่พักอาศัยของอารามิกชน

บทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักพระธรรมวินัยอีกประการหนึ่งคือการเป็นสถานที่พัก อาศัยของอารามิกชน คือคนที่อาศัยอยู่ในวัดหรือคนงานของวัด ในอดีตนั้นผู้ที่เข้าไปขอพักอาศัยอยู่ในวัดมักจะไปด้วยความสมัครใจและเต็มใจ ด้วยเหตุผลที่ต้องการปรนนิบัติรับใช้พระภิกษุสงฆ์และ ทำงานให้วัดด้วยความศรัทธาอย่างแท้จริง บางคนก็ไปอยู่วัดด้วยเหตุผลส่วนตัว ซึ่งพระภิกษุสงฆ์ก็ให้ ความสงเคราะห์อนุเคราะห์ตามสมควร และเพื่อความเป็นระเบียบของวัดจึงมีการแต่งตั้งเจ้าหน้าที่ซึ่ง เป็นพระภิกษุสงฆ์ไว้คอยควบคุมดูแลและใช้งานอารามิกชนเหล่านั้น ตำแหน่งเจ้าหน้าที่ดังกล่าวเรียกว่า อารามิเปสกะ ซึ่งเป็นหนึ่งในเจ้าอธิการแห่งอาราม คือพระภิกษุที่ได้รับแต่งตั้งให้ทำหน้าที่ดูแลเกี่ยวกับ งานวัด ดังนั้น อารามิเปสกะ จึงหมายถึงพระภิกษุที่ทำหน้าที่คอยควบคุมดูแลและสั่งงานแก่อารามิกชน หรือคนที่อาศัยอยู่ในวัด ซึ่งเท่าที่พบในปัจจุบันนี้ ได้แก่ ศิษย์วัด ผู้ที่พักอาศัยอยู่ในวัด หรือ คนงานวัด เช่น ยาม เจ้าหน้าที่ประจำวิหาร แม่ครัววัด เป็นต้น

ปัจจุบันบทบาทในการเป็นสถานที่พักอาศัยของอารามิกชนของวัดในพื้นที่ศึกษาก็คือ การให้
ความสงเคราะห์อนุเคราะห์แก่ศิษย์วัดได้พักอาศัยอยู่ในวัด ซึ่งศิษย์วัดส่วนใหญ่เป็นมักจะเป็นญาติของ
พระภิกษุสามเณรที่มาจากต่างจังหวัดเข้ามาเรียนหนังสือและทำงานอยู่ในกรุงเทพ ส่วนศิษย์วัดที่เป็น
คนในชุมชนข้างวัดนั้นมีจำนวนน้อย สำหรับคนงานวัดบางส่วนก็มิได้พักอาศัยประจำอยู่ในวัดเป็นแต่มา
ช่วยงานวัดเท่านั้น เช่น แม่ครัววัด เจ้าหน้าที่รักษาความปลอดภัยของวัด เจ้าหน้าที่ประจำวิหาร เจ้า
หน้าที่ประจำศาลาบำเพ็ญกุศล เป็นต้น ซึ่งคนงานวัดเหล่านี้ส่วนใหญ่ทางวัดจะมีค่าจ้างตอบแทน

สรุปใ**ด้ว่า ตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยแล้ววัดนอกจากจะ**เป็นที่อยู่อาศัยของพระภิกษุ สามเณรโดยตรงแล้วยังอนุโลมให้มีอารามิกชนได้อยู่อาศัย ซึ่งก็เป็นประโยชน์แก่วัดในแง่ของการช่วย ทำงานต่างๆ ภายในวัดและการรับใช้พระภิกษุสามเณร และเป็นประโยชน์แก่ผู้ที่พักอาศัยซึ่งนอกจาก จะได้มีที่พักอาศัยที่ดีแล้วยังมีโอกาสได้บำเพ็ญกุศล ได้อยู่ใกล้ชิดพระรัตนตรัย ได้ฝึกฝนอบรมตนตาม หลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า

# 6.1.6 เป็นสถานที่บำเพ็ญการสงเคราะห์ประชาชนและชุมชน

บทบาทหน้าที่ด้านการสงเคราะห์ประชาชนและชุมชนของวัดนั้นกล่าวได้ว่าเป็นบทบาทตามหลัก พระธรรมวินัยซึ่งวัดประพฤติตามหลักสังคหะธรรม คือ หลักธรรมที่ว่าด้วยการสงเคราะห์ 2 ประการ คือ การสงเคราะห์ด้วยวัตถุสิ่งของ และการสงเคราะห์ด้วยธรรมทาน

การสงเคราะห์ประชาชนและชุมชนที่วัดและพระภิกษุสงฆ์กระทำอยู่นั้นมีหลายประการด้วยกัน แต่สามารถสรุปใต้เป็น 2 ลักษณะตามหลักธรรมว่าด้วยการสงเคราะห์ ดังกล่าว คือ University

#### 6.1.6.1 การสงเคราะห์ด้วยอามิส (อามิสสังคหะ)

การสงเคราะห์ด้วยอามิส ได้แก่ การที่วัดทำการสงเคราะห์ประชาชนและชุมชนด้วยวัตถุ สิ่งของและกิจกรรมที่เป็นรูปธรรม เช่น การให้บริการยืมวัตถุสิ่งของเครื่องใช้ต่าง ๆ เพื่อใช้ในการ ทำบุญ การแบ่งพื้นที่ของวัดให้เป็นลานจอดรถไว้บริการแก่ชุมชนการจัดตั้งห้องสมุดและพิพิธภัณฑ์เพื่อการศึกษา และการที่วัดเป็นที่พำนักอาศัยของพระนักศึกษาและนักเรียนนักศึกษาหรือศิษย์วัดที่อยู่ต่างจังหวัดซึ่ง เข้ามาพักอาศัยอยู่ภายในวัด เป็นต้น เรียกว่าเป็นการสงเคราะห์ที่อยู่อาศัยสำหรับพระภิกษุ สามเณร และนักเรียน นักศึกษาที่อยู่ต่างจังหวัด ซึ่งแม้บทบาทเช่นนี้ในปัจจุบันจะไม่เป็นไปอย่างกว้างขวาง มั่นคงเหมือนในอดีต แต่ก็นับได้ว่าวัดยังสามารถสืบสานบทบาทในด้านนี้มาอย่างต่อเนื่องเช่นกัน

การสงเคราะห์ด้วยอามิสต่าง ๆ นั้นมิใช่บทบาทหน้าที่โดยตรงของวัดและพระภิกษุสงฆ์แต่ เป็นการทำหน้าที่เพื่อสนองตอบความต้องการจำเป็นแก่ชุมชนและต้องไม่เป็นการขัดต่อหลักพระธรรมวินัย การส<mark>ง</mark>เคราะห์ดังกล่าวจึงจะสำเร็จประโยชน์ประชาชนและชุมชนสมดังเจตนาตามหลักธรรมอย่างแท้จริง

#### 6.1.6.2 การสง<mark>เคราะห์ธรรม (ธัม</mark>มสังคทะ)

การสงเคราะห์ด้วยธรรม ได้แก่ การที่วัดและพระภิกษุสงฆ์ทำการสงเคราะห์ประชาชน และชุมชนด้วยการแนะนำ สั่งสอนให้ประชาชนและชุมชนมีความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องตามหลักธรรม คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เรียกว่า เป็นบทบาทด้านการให้ธรรมเป็นทาน

จากการศึกษาพบว่าวัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษามีการบำเพ็ญการสงเคราะห์ประชาชนด้วย การให้ธรรมเป็นทาน เช่น จัดให้มีการเทศน์การบรรยายธรรมในวันธัมมัสสวนะ และวันสำคัญทางศาสนา เป็นต้น จัดให้พระภิกษุสามเณรไปสอนวิชาพระพุทธศาสนาในโรงเรียนที่ตั้งอยู่ในพื้นที่ของวัด เป็นต้น อันเป็นการส่งเสริมความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในหลักธรรมวินัยให้เกิดขึ้นในหมู่ประชาชนและชุมชน

บทบาทด้านการสงเคราะห์ด้วยการแสดงหลักธรรมที่แท้จริงให้เป็นทานนั้นนับว่าเป็น บทบาทหลักโดยตรงของวัดและพระภิกษุสงฆ์ที่ต้องประพฤติปฏิบัติอย่างจริงจัง กล่าวคือวัดจะต้อง ส่งเสริมกระบวนการศึกษาเรียนรู้แก่พระภิกษุสามเณรให้เป็นผู้มีความรู้ความเชี่ยวชาญในหลักพระธรรม วินัยอย่างแท้จริง จึงจะสามารถทำหน้าที่ในการสงเคราะห์ประชาชนและชุมชนด้วยธรรมทานอย่างมี ประสิทธิภาพขณะเดียวกันก็ต้องส่งเสริมกิจกรรมที่ก่อให้เกิดการเรียนรู้อย่างไม่เป็นทางการแก่ชุมชนด้วย เช่น การจัดสภาพแวดล้อมภายในวัดให้เกื้อกูลต่อการพัฒนาปัญญาแก่ชุมชนดังกล่าวแล้วด้วย

## 6.2 บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน

จากการศึกษาบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองในพื้นที่ศึกษาพบว่าวัดมีบทบาทต่อชุมชนเมืองตาม สภาพที่เป็นจริงในปัจจุบันอยู่ 7 ด้านใหญ่ๆ ด้วยกัน ดังที่ได้นำเสนอไว้ในบทที่ 5 เมื่อนำบทบาทเหล่า นั้นมาวิเคราะห์ตามหลักการของแนวคิดเรื่องศาสนากับสังคม ทฤษฎีบทบาท และทฤษฎีหน้าที่นิยม แล้วทำให้สามารถวิเคราะห์บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน เป็นประเด็นต่างๆ ได้ ดังนี้

# 6.2.1 วัดมีบทบาทต่อชุมชนในฐานะตัวแทนของการแสดงออกในบทบาทหน้าที่ของ ศาสนาที่มีต่อชุมชนและสังคม

เมื่อพิจารณาบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นจริงในปัจจุบันโดยอาศัยแนวคิดเรื่องศาสนากับ สังคมตามแนวคิดของเดอร์ไคม์ (Emile Durkheim) ก็พบว่า วัดได้แสดงบทบาทหน้าที่ต่อชุมชน และสังคมในฐานะดัวแทนสถาบันศาสนา ดังนี้ คือ

# 6.2.1.1 บทบ<mark>าทหน้าที่ในการ</mark>จัด<mark>เตรีย</mark>มและจัดวินัย (Disciplinary and Preparatory function)

บทบ<mark>าทหน้าที่ในการเครียมและจัดวินัยนี้จะเป็นส่วนขอ</mark>งพิธีกร<mark>รม</mark>ที่ปฏิบัติตามหลักการ แห่งพระธรรมวินัยแ<mark>ละประเพณีทางศาสนาซึ่งเป็นการฝึกให้บุคคลมีระเบีย</mark>บวินัยด้วยตนเอง และ เป็นการเครียมตน<mark>เพื่อชีวิตที่ดีงามในสังคม ซึ่งวัดได้ดำเนินการอยู่</mark>

จากการศึกษาพบว่าวัดในพื้นที่ศึกษาได้ดำเนินบทบาทและกิจกรรมในการเตรียมและจัดวินัยแก่ชุมชนอยู่หลายประการด้วยกัน เช่น

#### 1) การให้บริการด้านการศึกษาพระปริยัติธรรม

การจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรม แผนกบาลี และอภิธรรม ที่วัดจัดให้
บริการแก่พระภิกษุสงฆ์สามเณร เยาวชน และประชาชนทั่วไปนั้นนับว่าเป็นการจัดเตรียมบุคคลให้มี
ความรู้ความเข้าใจในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า เช่น เยาวชนที่เรียนธรรมศึกษา และประชาชน
ที่เรียนอภิธรรมที่วัดจัดสอนนั้น นอกจากจะได้เรียนรู้หลักธรรมคำสอนในเรื่องคุณธรรม ศีลธรรม และ
จริยธรรมแล้วยังได้ฝึกสวดมนต์ใหว้พระ ปฏิบัติสมาธิ ซึ่งจะเป็นการกล่อมเกลาจิตใจให้สงบ เข้มแข็ง มั่นคง
และทำให้บุคคลรู้จักความมีระเบียบวินัย พร้อมที่จะดำเนินชีวิตในสังคมได้อย่างมีความสุข จึงกล่าวได้
ว่าบทบาทด้านการศึกษาพระปริยัติธรรมที่วัดดำเนินการอยู่นั้นมีส่วนในการเตรียมและจัดวินัยให้แก่
ชุมชนด้วยเช่นกัน Copyright by Mahidol University

#### 2) พิธีบรรพชาอุปสมบท

การบรรพชาอุปสมบทเป็นพิธีกรรมที่ต้องปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัยและเป็นการ ปฏิบัติตามวัฒนธรรมประเพณีใทยที่เคยประพฤติปฏิบัติมาแต่โบราณสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน เพราะ ถือว่าการบรรพชาอุปสมบทนั้นเป็นการบำเพ็ญบุญกุสลที่ยิ่งใหญ่ ได้ทดแทนพระคุณบิดามารดา และ เป็นโอกาสที่จะได้ศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัย ได้ปฏิบัติขัดเกลาพฤติกรรมทางกาย วาจา และจิตใจ ให้อยู่ในกรอบแห่งศีล ปฏิบัติตนอยู่ในขอบเขตแห่งพระธรรมวินัยของพระพุทธเจ้า

จึงกล่าวได้ว่าประเพณีการบวชเรียนหรือการบรรพชาอุปสมบทนั้นนอกจากจะช่วยให้ พระภิกษุสามเณรหรือผู้ที่ผ่านการบรรพชาอุปสมบทได้รับการกล่อมเกลาให้เป็นผู้ประพฤติปฏิบัติตนอยู่ ในศีลธรรมอันดึงาม เป็นที่เคารพศรัทธาของสังคมแล้ว ยังมีส่วนช่วยทำให้บุคคลเหล่านั้นเป็นผู้มีสติ บัญญาเฉลียวฉลาด มีความคิดสุขรอบคอบ มีเหตุผล มีความประพฤติสุภาพเรียบร้อยยิ่งขึ้น เมื่อสึก ออกไปเป็นฆราวาสก็มักจะเป็นผู้ที่สามารถครองชีวิตได้ดี เป็นผู้ที่มีคุณภาพ เป็นคนดีของสังคม ดังนั้น พิธีการบรรพชาอุปสมบทจึงนับว่าเป็นกิจกรรมที่ทำหน้าที่ในการจัดเตรียมและจัดวินัยให้แก่บุคคลให้มี ความพร้อมในดำเนินชีวิตในสังคมได้อย่างมีความสุข

ลักษณะการบรรพชาอุปสมบทหรือการบวชที่กระทำอยู่ในวัดด่าง ๆ ในพื้นที่ศึกษานั้น มักจะเป็นการบวชตามประเพณีซึ่งส่วนใหญ่ประชาชนในชุมชนจะนิยมบวชในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา และช่วงฤดูร้อน เพราะในช่วงเวลาเข้าพรรษาเป็นระยะเวลาที่พระภิกษุสามเณรต้องอยู่ประจำที่วัดตลอด ใตรมาสเพื่อศึกษาพระธรรมวินัยและเป็นช่วงเวลาที่วัดต่าง ๆ มีการปฏิบัติกิจวัตรค่อนข้างเข้มงวดกว่า ช่วงเวลาอื่น ๆ ส่วนในช่วงภาคฤดูร้อนนั้นประชาชนนิยมบวชเพราะเป็นช่วงที่ลาพักร้อนจึงทำให้มีเวลา ว่างพอที่จะปลีกตัวมาบวชได้ สำหรับวัดที่บวชนั้นผู้บวชส่วนใหญ่จะเลือกบวชในวัดที่ตั้งอยู่ใกล้บ้าน ของตนเป็นอันดับแรก เพราะมีความรู้สึกว่าเป็นวัดที่ตั้งอยู่ในชุมชนของตน สะดวกต่อการจัดงานและ การไปร่วมงานของญาติพี่น้อง

ส่วนรูปแบบของการจัดงานนั้นส่วนใหญ่มักเป็นไปอย่างสอดคล้องกับสภาพของ
เศรษฐกิจในปัจจุบัน ทางวัดจะแนะนำให้จัดแบบประหยัด ไม่ฟุ่มเฟือย ไม่เน้นการแห่แหนอย่างเอิกเกริก
ไม่นิยมการทำขวัญนาคเหมือนที่นิยมทำในต่างจังหวัด แต่จะเป็นการนิมนต์พระภิกษุสงฆ์เทศน์สอน
นาคแทน พิธีกรรมส่วนใหญ่จึงเป็นแต่เพียงการเน้นให้ปฏิบัติให้ถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัยและกฎ
ระเบียบคณะสงฆ์ เท่านั้น การจัดงานในลักษณะนี้จึงไม่สิ้นเปลืองค่าใช้จ่ายมากนัก แต่เจ้าภาพบางคน
ก็นิยมจัดงานแบบเอิกเกริกใหญ่เพื่อชื่อเสียงหน้าตาหรือเพื่อให้สมเกียรติและสักดิ์สรีของเจ้าภาพ ซึ่ง
บางอย่างก็เป็นความสิ้นเปลืองโดยไม่จำเป็น ดังนั้นจึงควรจัดแต่เฉพาะในส่วนที่เป็นประเพณีและ
พิธีกรรมตามหลักพระธรรมวินัย ในรูปแบบที่ประหยัดแต่ถูกต้องตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย ซึ่งจะ
เป็นการส่งเสริมค่านิยมที่ถูกต้องและไม่ฟุ่มเพื่อยให้เกิดจึ้น Mandol University

นอกจากการให้บริการทางการศึกษาพระปริยัติธรรมและพิธีการบรรพชาอุปสมบทดัง
กล่าวแล้วการที่ทางวัดจัดให้พระภิกษุสงฆ์ได้เทศนาสั่งสอนประชาชนเนื่องในโอกาสต่าง ๆ เช่น ในวัน
ธัมมัสสวนะ วันสำคัญทางศาสนา และในโอกาสอื่น ๆ ตามสมควร อันเป็นให้การศึกษาและอบรมศีล
ธรรมจริยธรรมโดยอ้อมแก่ชุมชนก็นับว่าเป็นการทำหน้าที่ในการจัดเดรียมและจัดวินัยให้แก่ชุมชน
ของวัดประการหนึ่ง และกล่าวได้ว่ากิจกรรมดังกล่าวเป็นกิจกรรมที่มีส่วนช่วยในการควบคุมและ
ขัดเกลาทางสังคม (Socialization) ที่วัดมีต่อชุมชนและสังคม

# 6.2.1.2 หน้าที่ในการอนุรักษ์สืบสานขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี ใน อดีตให้คงอยู่ (Revilalizing function)

บทบาทหน้าที่ในการรื้อฟื้น และสร้างศรัทธา ความยึดมั่นในขนบธรรมเนียม ประเพณี ในอดีตให้คงอยู่ของวัดนั้นจะเห็นว่าวัดในพื้นที่ศึกษาสามารถทำหน้าที่ในการอนุรักษ์สืบสานขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมบางอย่างให้คงอยู่จนปัจจุบัน แม้วัฒนธรรม ประเพณีเหล่านั้นบาง อย่างจะไม่ค่อยได้รับความนิยมในหมู่ประชาชนเท่าที่ควรก็ตาม แต่บางอย่างก็ได้รับความสนใจและ ความร่วมมือจากประชาชนเป็นอย่างดี

บทบาทหน้าที่ดังกล่าวนั้นพิจารณาได้จากการที่วัดจัดให้มีประเพณีการเทศน์มหาชาติ เวสสันดรชาดก ประเพณีการตักบาตรเทโวฯ ประเพณีการทำบุญในวันสงกรานด์ซึ่งมีการทำบุญ ตักบาตร ถวายสังฆทาน บังสุกุลอัฐิรวมญาติ สรงน้ำพระภิกษุสงฆ์สามเณร และก่อเจดีย์ทราย ตลอดจนการ ประกอบพิธีเวียนเทียนในวันสำคัญทางศาสนา เป็นต้น

นอกจากนี้วัดเองยังเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทยในด้านวัตถุวัฒนธรรม
ประเภทต่าง ๆ ซึ่งในข้อนี้จะเห็นได้อย่างเด่นชัดเมื่อขึ้นไปยังสถานที่มีความสูงมาก ๆ แล้วมองลงมายัง
พื้นเบื้องล่างจะเห็นความแตกต่างระหว่างหลังคาโบสถ์ หลังคาสิ่งก่อสร้างภายในวัด กับหลังคาตึกและ
สถาปัตยกรรมต่าง ๆ ที่อยู่รายล้อมวัดซึ่งมีแนวโน้มการก่อสร้างเลียนแบบสถาบัตยกรรมตะวันตกมาก
ขึ้นจนแทบจะมองไม่เห็นสถาปัตยกรรมไทยในสถานที่อื่นนอกจากวัด ดังนั้น บทบาทหน้าที่ในการ
สืบสานมรดกทางศิลปวัฒนธรรมประเภทวัตถุวัฒนธรรมของวัดในพื้นที่ศึกษานั้น จะเห็นได้จากสิ่งเหล่า
นี้ คือ

- สถาปัตยกรรม เช่น โบสถ์ วิหาร พ์ระเจดีย์ พระปรางค์ กุฏิ ศาลาการเปรียญ และหอกลอง หอระฆัง เป็นต้น
- จิตรกรรม เช่น ภาพจิตรกรรมฝาผนังภายในโบสถ์ วิหาร ของวัดด่าง ๆ ในพื้นที่ ศึกษาซึ่งมีความวิจิตรงดงามและประณีตเป็นอย่างมากโดยเฉพาะในวัดมหาพฤฒาราม และวัดหัวลำโพง
  - ประติมากรรม เช่น รูปปั้น รูปหล่อ พระพุทธรูป เจ้าแม่กวนอิมอวโลกิเตศวร Copyright by Manidol University

และเกจิอาจารย์ต่างๆ เป็นต้น ที่มีอยู่ในวัดนั้นๆ

- วรรณกรรม ได้แก่ การเก็บรักษาคัมภีร์พระไตรปิฎก คัมภีร์ใบลานต่างๆ อย่างไรก็ตามบทบาทหน้าที่ในการผนวกรื้อฟื้น ในการสร้างศรัทธาความยึดมั่นใน ขนบธรรมเนียมประเพณี และการอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทยของวัดนั้นยังเป็นไปอย่างมีข้อ จำกัดอยู่หลายประการ เช่น การขาดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง ไม่มีทุนและงบประมาณเพียงพอที่จะ มาดำเนินการในด้านการอนุรักษ์ฟื้นฟูและพัฒนากิจกรรมดังกล่าวให้เป็นไปอย่างกว้างขวาง มีประสิทธิภาพ และประสิทธิผลตามหลักวิชาการอย่างแท้จริง

6.2.1.3 บทบาทหน้าที่ในการสร้างความรู้สึกของคุณค่าและความสุขของการมีชีวิต ตลอดจนช่วยสนับสนุนกำลังขวัญของสมาชิกในสังคม (Euphoric function)

จากการศึกษาพบว่าบทบาทของวัดในการสร้างความรู้สึกแห่งคุณค่าและความสุขของการ มีชีวิตรวมทั้งหน้าที่ในการสนับสนุนกำลังขวัญของสมาชิกในสังคมนั้นสะท้อนออกโดยผ่านการดำเนิน กิจกรรมและพิธีกรรมทางศาสนาของวัด ซึ่งวัดในพื้นที่ศึกษามีกิจกรรมและพิธีกรรมต่าง ๆ ดังกล่าวพอ สรุปได้ดังนี้

## 1) <mark>กิจกรรมที่ส่งเสริมคว</mark>ามรู้สึก<mark>ข</mark>องคุณค่าแ<mark>ละ</mark>ความสุขข<mark>อง</mark>การมีชีวิต

กิจกรรมของวัดในพื้นที่ศึกษาที่เป็นการส่งเสริมการสร้างความรู้สึกแห่งคุณค่าและความ สุขของการมีชีวิตที่ดีนั้น ได้แก่ กิจกรรมเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรมและการอบรมศึลธรรมและจริยธรรมที่ วัดจัดขึ้นซึ่งมีหลายอย่างด้วยกัน เช่น โครงการบวชเนกขัมมจารี โครงการบวชสามเณรภาคฤดูร้อน การถืออุโบสถศิล และการจัดเข้าค่ายธรรมะ เป็นต้น ซึ่งในกิจกรรมกรรมดังกล่าวจะมีรักษาศิล การ สวดมนต์ใหว้พระ การฝึกปฏิบัติสมาธิและวิบัสสนากรรมฐาน อันเป็นการฝึกฝนอบรมจิตใจให้สะอาด สว่าง สงบ มีความเข้มแข็งมั่นคง มีสดิ สัมปชัญญะ ซึ่งจะเป็นพื้นฐานในการดำเนินชีวิตที่ดี นอกจากนั้นใน กิจกรรมดังกล่าวยังมีบรรยายธรรมที่เน้นให้ผู้พึงเกิดความรู้ความเข้าใจและตระหนักถึงคุณค่าของการ ปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า และความสุขที่เกิดจากการดำเนินชีวิตที่ประกอบด้วยคุณ ธรรมและศิลธรรมที่ดึงาม การประพฤติปฏิบัติตนเป็นลูกที่ดีของพ่อแม่ เป็นพลเมืองที่ดีของประเทศชาติ และเป็นศาสนิกชนที่ดีของศาสนา อันเป็นการส่งเสริมความรู้สึกของคุณค่าทางศิลธรรมจริยธรรมและ ความสุขของการมีชีวิตที่ดีโดยดำเนินตามครรลองแห่งศีลธรรม

## 2) พิธีกรรมที่ช่วยสนับสนุนขวัญและกำลังใจของกลุ่มสมาชิกในสังคม

พิธีกรรมที่มีส่วนช่วยบำรุงขวัญและกำลังใจของสมาชิกชุมชนและสังคมเท่าที่พบนั้นเช่น พิธีกรรมในการรดน้ำมนด์ การทำบุญสะเดาะเคราะห์ เพื่อความสบายใจ เช่น การถวายสังฆทาน การ ทำบุญเลี้ยงพระ เป็นต้น ตลอดจนพิธีกรรมการบำเพ็ญกุสลศพที่จัดขึ้นในวัดซึ่งมักจะมีผู้มาร่วมงาน จำนวนมาก อันเป็นการแสดงออกถึงความเห็นอกเห็นใจและการให้ความร่วมแรงร่วมใจ การมีส่วนร่วม รับรู้ในความทุกข์และชะตากรรมของผู้อื่น ซึ่งจะช่วยให้ญาติพี่น้องของผู้ดายหรือผู้ประสบเคราะห์กรรม ดังกล่าวนั้นมีความอบอุ่นใจ ผ่อนคลายความกุดดันหรือความเสร้าโสกในจิตใจลงได้บ้าง เพราะบุคคลที่ ประสบเคราะห์กรรมนั้นมิใช่ผู้เดียวที่ได้รับทุกข์หรือรู้สึกสูญเสีย แต่กลุ่มสมาชิกในชุมชนและสังคมก็มี ส่วนร่วมในความทุกข์นั้นด้วย

## 6.2.2 <mark>บทบาทของวัดเป็นทั้งบทบาทตามอุดมคติและบ</mark>ทบาทตาม<mark>ค</mark>วามคาดหวังของ สังคม

เมื่อพิจารณาตามหลักการแห่งทฤษฎีบทบาทที่แบ่งบทบาทออกเป็น 3 ประเภท คือ บทบาท ตามอุดมคติ บทบาทตามความคาดหวัง และบทบาทที่กระทำจริง ก็พบว่าบทบาทของวัดต่อชุมชน เมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันนั้นเป็นได้ทั้งบทบาทตามอุดมคติและบทบาทตามความคาดหวังของสังคมและ ชุมชน ดังนี้ คือ

#### 6.2.2.1 บทบาทตามอุดมคติของวัด

บทบาทตามอุดมคดิของวัดก็คือบทบาทของวัดตามหลักพระธรรมวินัย หรืออีกนัยหนึ่ง อาจเรียกได้ว่า บทบาทที่ถูกกำหนด อันได้แก่ บทบาทตามสถานภาพของวัดที่สังคมกำหนดให้ปฏิบัติ ตามหลักพระธรรมวินัยและอุดมคติทางศาสนา ในฐานะที่วัดมีสถานภาพเป็นสถาบันหรือองค์กรทาง ศาสนาที่มีความสัมพันธ์เกื้อกูลซึ่งกันและกันกับชุมชนตั้งแต่แรกเริ่มของการก่อตั้งวัดขึ้นในชุมชน แม้ว่าชุมชนจะเป็นปัจจัยสำคัญที่ก่อให้เกิดวัดและมีบทบาทในการอุปถัมภ์บำรุงวัดและพระภิกษุสงฆ์ แต่วัดก็มี บทบาทหน้าที่พึงกระทำต่อชุมชนตามฐานะและสถานภาพที่เป็นอยู่ นั่นคือการแสดงบทบาท ตามหลักพระธรรมวินัยและอุดมคติทางศาสนาต่อชุมชน

จากการศึกษาพบว่า วัดในพื้นที่ศึกษามีบทบาทต่อชุมชนตามหลักการแห่งพระธรรม วินัยและอุดมคดิทางศาสนาอยู่หลายประการด้วยกัน เช่น

#### 1) บทบาทด้านการศึกษา

บทบาทดามอุดมคติทางการศึกษาของวัด ได้แก่ การที่วัดเป็นสถานที่ให้บริการทางการ ศึกษาด้านพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรม แผนกบาลี และพระอภิธรรม แก่พระภิกษุสามเณรและ ประชาชนทั่วไป ตลอดจนการเผยแผ่พระธรรมวินัยในลักษณะต่างๆ เช่น การเทศน์ การบรรยายธรรม เป็นต้น ซึ่งนับเป็นการถ่ายทอดหลักพระธรรมวินัยไปสู่ชุมชน

บทบาทด้านการศึกษาพระปริยัติธรรมของวัดนั้นนับว่าเป็นการสืบสานจรรโลงหลักพระธรรม
วินัยให้คงอยู่ได้เป็นอย่างดี การศึกษาพระปริยัติธรรมจึงนับว่ามีบทบาทในการช่วยรักษาพระธรรมวินัย
หรือหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าซึ่งเป็นอุดมคติทางศาสนาให้คงอยู่ ไม่ให้เสื่อมสูญอันดรธานไป
หากวัดไม่มีการศึกษาพระปริยัติธรรมแล้วความเสื่อมสูญเลอะเลือนและอันตรธานไปแห่งพระธรรมวินัย
ก็จะเกิดขึ้นได้อย่างรวดเร็ว เพราะความอันตรธานเสื่อมสูญไปแห่งพระธรรมวินัยนั้นย่อมเกิดจากการที่
พระปริยัติธรรมอันตรธานก่อน แล้วปฏิบัติธรรมและปฏิเวธธรรมจึงอันตรธานไปตามลำดับ

## 2) บทบาทด้านพิธีการทางศาสนา

บทบาทในอุดม<mark>คดิตามหลักพระธรรมวินัยด้านพิธีการทา</mark>งศาสนาข<mark>อง</mark>วัดนั้น ได้แก่ การ ที่วัดเป็นสถานที่ประกอบพิธีการต่าง ๆ ทางศาสนา เช่น การบรรพชาอุปสมบท การปฏิบัติธรรมและ อบรมศ<mark>ีลธรรมแก่ประชาชน การฟังธรรมและบำเพ็ญทางการกุศลต่าง ๆ ของพุทธศาสนิกชน เป็นต้น อันเป็นการส่งเสริมให้บุคคลเข้าถึงหลักธรรมตามอุดมคติทางศาสนาประการหนึ่ง</mark>

#### 3) บทบาทด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชน

บทบาท<mark>ด้านการสังคมสง</mark>เคราะห์ชุมชนที่เป็นไปตามอุดมคติและหลักพระธรรมวินัย ของวัดนั้น สรุปตามลักษณะของการสงเคราะห์ได้เป็น 2 อย่าง คือ

- การสงเคราะห์ด้วยอามิสหรือวัตถุสิ่งของ (อามิสสังคหะ) เช่น จัดสรรพื้นที่บาง ส่วนของวัดให้ประชาชนได้สร้างอาคาร ตึกแถว เช่าอยู่อาศัย จัดแบ่งลานวัดให้เป็นลาดจอดรถและจัด สร้างอาคารที่จอดรถแก่ประชาชน อนุญาตให้การตั้งร้านค้า หาบเร่ แผงลอยในวัดได้ และให้บริการ ขอยืมสิ่งของเครื่องใช้ในการประกอบศาสนพิธีต่างๆ ของชุมชน เป็นต้น
- การสงเคราะห์ด้วยธรรมะ (ธัมมสังคหะ) ได้แก่ การที่วัดจัดให้มีการแสดงธรรม ในโอกาสต่าง ๆ เช่น การแสดงพระธรรมเทศนาในวันธัมมัสสวนะ และวันสำคัญทางศาสนา เป็นต้น ตลอดจนการที่พระภิกษุสงฆ์ซึ่งเป็นตัวแทนของวัดได้ทำหน้าที่ให้คำปรึกษาแนะนำ สั่งสอน เผยแผ่ หลักพระธรรมวินัย ให้ประชาชนได้รู้จักและเข้าใจในเรื่องความดี ความชั่ว บาป บุญ คุณ โทษ ประโยชน์ มีใช่ประโยชน์ ซึ่งมีลักษณะการสงเคราะห์ที่เป็นนามธรรม รวมทั้งกิจกรรมต่าง ๆ ของวัดที่เป็นการส่ง

เสริมให้ความเป็นระเบียบ เรียบร้อย ดีงาม ของสังคม

## 4) บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ

บทบาทตามอุดมคติของวัดในแง่เป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจหรือจิตวิญญาณตามหลักพระธรรม
วินัยนั้น ได้แก่ การที่วัดมีกิจกรรมที่ส่งเสริมความอบอุ่น ความเข้มแข็ง มั่นคง ทางจิตใจ และกิจกรรม
เพื่อการขัดเกลาพัฒนาจิตใจให้บริสุทธิ์ สะอาด และมีความสงบสุขตามหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า
เช่น การจัดโครงการปฏิบัติบวชเนกขัมมะบารมี กิจกรรมการรักษาอุโบสถศิล เป็นต้น ตลอดจนการให้
คำปรึกษาแนะนำที่ก่อให้เกิดการปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัย และการประกอบพิธีกรรมบางอย่างที่
เป็นส่งเสริมให้เกิดกำลังใจ และความมั่นใจ สบายใจ เช่น การรดน้ำมนต์ ทำบุญถวายสังฆทาน เป็นต้น
โดยมีจุดเน้นอยู่ที่การส่งเสริมให้เกิดการประพฤติปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัยและอุดมคติทางศาสนา

## 6.2.2.2 บทบาทของ<mark>วัดตาม</mark>ความคาดหวังและค<mark>ว</mark>ามต้องการ<mark>ข</mark>องสังคม

จากการศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันพบว่าบทบาท ของวัดนั้นนอกจากจะเป็นบทบาทตามอุดมคติแล้วยังเป็นบทบาทที่เป็นไปตามความคาดหวังและความ ต้องการของสังคมด้วย และบทบาทตามความคาดหวังต้องการนั้นส่วนหนึ่งก็เป็นบทบาทที่เป็นไปตาม หลักการแห่งพระธรรมวินัยและอุดมคติทางศาสนาดังกล่าวแล้ว แต่อีกส่วนหนึ่งเป็นบทบาทที่ไม่ได้เป็น ไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยโดยตรง แต่เป็นบทบาทที่วัดแสดงออกตามความคาดหวังและความ ต้องการของสังคม ตามสภาพความเปลี่ยนแปลงและความเป็นไปของสังคมและชุมชนเมืองในปัจจุบัน เช่น บทบาทด้านการท่องเที่ยว บทบาทด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชนบางอย่าง โดยเฉพาะการสงเคราะห์ ด้วยอามิสซึ่งมีผลประโยชน์ตอบแทน บทบาทด้านเป็นที่พักผ่อนหย่อนใจและกิจกรรมสันทนาการต่าง ๆ รวมทั้งบทบาทด้านเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย ซึ่งบทบาทเหล่านี้มีใช่บทบาท โดยตรงตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยและอุดมคติของศาสนาของวัด แต่เป็นบทบาทที่วัดแสดงออก ตามความคาดหวังและความต้องการของสังคมและชุมชน แต่อย่างไรก็ตามวัดก็ได้พยายามดำเนิน บทบาทเหล่านี้ให้เป็นไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยเท่าที่จะสามารถกระทำได้

# 6.2.3 สาเหตุของความไม่สอดคล้องระหว่างบทบาทที่ปฏิบัติจริงกับบทบาทตามอุดมคติ และบทบาทตามความคาดหวังและความต้องการของสังคม

ในการแสดงบทบาทและกิจกรรมต่อชุมชนเมืองอย่างที่เป็นอยู่ในปัจจุบันนั้น เมื่อพิจารณาตาม
หลักการทฤษฎีบทบาทตามแนวคิดของโคเฮน (Bruce J.cohen) แล้วพบว่าแม้วัดจะได้พยายามแสดง
บทบาทให้เป็นไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยและอุดมคติทางศาสนา แต่ในขั้นตอนของการปฏิบัติ

จริงซึ่งมีรายละเอียดมาก รวมทั้งกระแสความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องในสังคมได้เข้าไปมี บทบาทและอิทธิพลต่อวัดและพระภิกษุสงฆ์ สามเณร และส่งผลต่อการแสดงบทบาทและกิจกรรม ของวัดที่มีต่อชุมชนอย่างมิอาจปฏิเสธได้ ดังนั้นในการแสดงบทบาทของวัดย่อมต้องก่อปัญหาความไม่ สอดคล้องต้องกันระหว่างบทบาทที่ปฏิบัติจริงกับบทบาทที่ถูกกำหนดหรือบทบาทตามอุดมคติและ บทบาทตามความคาดหวังและความต้องการของสังคมได้ ซึ่งมีสาเหตุดังนี้ คือ

#### 6.2.3.1 การขาดความเข้าใจในบทบาท (Lack of understanding)

การที่วัดขาดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในบทบาทที่แท้จริงตามหลักธรรมวินัยและ บทบาทที่พึงกระทำต่อชุมชนเมืองอย่างเหมาะสมภายใต้สภาพการณ์ในปัจจุบัน นับเป็นสาเหตุหนึ่งที่ ทำให้การแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชนไม่มีประสิทธิภาพเท่าที่ควร และยังทำให้เกิดปัญหาความไม่ สอดคล้องกันระหว่างบทบาทที่กำหนดตามอุดมคติและบทบาทที่เป็นจริง

ปัญหาการขาดความเข้าใจในบทบาทของวัดนั้นสืบเนื่องมาจากการขาดการศึกษา
วิเคราะห์หลักพระธรรมวินัยและวิเคราะห์ชุมชนอย่างเป็นระบบจริงจังแล้วกำหนดบทบาทที่พึงกระทำ
ต่อชุมชนอย่างมีประสิทธิภาพและเหมาะสมสอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัยและสภาพปัญหาของชุมชน
เมื่อขาดความรู้ความเข้าใจที่ชัดเจน จึงทำให้ขาดการรับรู้ในบทบาทของตนว่าควรจะมีบทบาทอย่างไร
ภายใต้ความเป็นไปของชุมชนที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน ดังนั้นจึงปรากฏมีให้เห็นในบางส่วนของบทบาทวัดที่ มีพิธีกรรมบางอย่างที่เกี่ยวข้องกับความศักดิ์สิทธิ์ เครื่องรางของขลัง ความเชื่อในเรื่องโหราศาสตร์ และไสยศาสตร์ เข้ามาเกี่ยวข้องปะปนอยู่พอสมควร หากมิเป็นการใช้หลักจิตวิทยาหรือกุศโลบายเพื่อ ชักจูงคนเข้าหาหลักธรรม โดยการประยุกต์หลักคำสอนทางศาสนาเข้าไปกระกอบด้วยแล้ว ก็จะ เป็นการคลาดจากหลักธรรมวินัยที่แท้จริงได้

การขาดความเข้าใจในบทบาทจึงเป็นปัญหาสำคัญประการหนึ่งที่ทำให้เกิดความไม่ สอดคล้องกันระหว่างบทบาทในอุดมคดิ บทบาทที่คาดหวัง และบทบาทที่เป็นจริง เช่น ประชาชนและ ชุมชนต้องการบทบาทอย่างหนึ่ง แต่วัดกลับไปเน้นกระทำในบทบาทอีกอย่างหนึ่ง เป็นต้น

#### 6.2.3.2 ความไม่เห็นด้วยหรือไม่ลงรอยกับบทบาทที่กำหนด

บางครั้งวัดเองก็มีความเข้าใจในบทบาทที่ถูกกำหนดตามหลักพระธรรมวินัยและความคาด
หวังของชุมชน แต่ไม่เห็นด้วยหรือไม่ยอมรับที่จะปฏิบัติตามบทบาทนั้น หรือบางครั้งเห็นด้วยและ
ยอมรับในบทบาทดังกล่าวว่าเป็นสิ่งที่พึงกระทำแต่ไม่พร้อมที่จะทำ ซึ่งอาจสืบเนื่องมาจากลักษณะ
เฉพาะและความจำเป็นของแต่ละวัด เช่น ไม่มีทุนและงบประมาณเพียงพอ ขาดบุคลากรที่มีความรู้
ความสามารถอย่างแท้จริง หรือบางครั้งพระลูกวัดต้องการจะทำ แต่เจ้าอาวาสไม่เห็นด้วย เป็นต้น
Copyright by Mahidol University

ความไม่เห็นด้วยและไม่ยอมรับในบทบาทนั้นเป็นสาเหตุสำคัญประการหนึ่งที่ทำให้วัด เพิกเฉยในการแสดงบทบาทที่พึงทำต่อชุมชน และเป็นอุปสรรคที่ทำให้วัดหย่อนประสิทธิภาพในการ สร้างสรรค์และพัฒนาวัดให้เป็นสถาบันที่อำนวยประโยชน์ต่อชุมชนได้อย่างกว้างขวาง

# 6.2.3.3 การขาดความสามารถ (Inability) ที่จะแสดงบทบาท

การขาดความสามารถที่จะแสดงบทบาทใด้อย่างมีประสิทธิภาพของวัดนั้น สืบเนื่องมา จากการที่วัดขาดนโยบายและระบบในการสร้างสรรค์และพัฒนาคุณภาพของบุคลากรในวัดที่ชัดเจน โดยเฉพาะพระภิกษุสงฆ์สามเณรซึ่งเป็นบุคลากรหลักของวัด เช่น ในเรื่องของการแสดงธรรมหรือการ เทศน์นั้น วัดเกือบทั้งหมดในพื้นที่ศึกษายังขาดการฝึกฝนอบรมพระนักเทศน์นักเผยแผ่อย่างเป็นระบบ ผู้ที่เป็นนักเทศน์ นักเผยแผ่ ส่วนใหญ่ต้องดิ้นรนขวนขวายฝึกฝนด้วยตนเอง แม้จะมีระบบพระธรรม วินัยอยู่แล้วก็ตามแต่ในแง่ของการนำมาปฏิบัติให้เป็นโยชน์ต่อชุมชนอย่างเป็นรูปธรรมนั้นยังไม่เป็นไป อย่างกว้างขวางและเพียงพอกับสภาพปัญหาของสังคมและชุมชนที่นับวันจะมีขอบเขตกว้างขวางและ รุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ

นอกจากนี้วัดยังขาดเวทีในการแสดงออกแก่พระภิกษุสามเณรส่วนใหญ่ในวัดให้ได้มีโอกาสแสดงออกซึ่งความรู้ความสามารถที่จะเป็นประโยชน์ต่อชุมชนอย่างเต็มศักยภาพ และในวัดยัง ไม่มีการจัดตั้งเครือข่ายหรือกลุ่มกิจกรรมของพระภิกษุสามเณรภายในวัดเดียวกันและต่างวัดที่ตั้งอยู่ใน เขตพื้นที่การปกครองเดียวกัน เพื่อสร้างกระบวนการเรียนรู้และดำเนินกิจกรรมที่เป็นประโยชน์ต่อ ชุมชนร่วมกัน จึงทำให้วัดขาดความสามารถและพลังในการแสดงบทบาทได้อย่างมีประสิทธิภาพ

# 6.2.4 วัดมีบทบาทในฐานะเป็นผลิตผลทางวัฒนธรรมของมนุษย์ที่ต้องสนองตอบความ ต้องการพื้นฐานของชีวิตและชุมชน

เมื่อวิเคราะห์ตามหลักการของทฤษฎีหน้าที่นิยมซึ่งเป็นการมองวัดในฐานะที่เป็นหน่วยหนึ่งของ ระบบศาสนาที่อยู่ภายใต้โครงสร้างของสังคม วัดจึงมีหน้าที่เฉพาะของตนตามหลักพระธรรมวินัยและ ต้องทำหน้าที่ประสานสอดคล้องกับระบบอื่นๆ ในโครงสร้างสังคมและชุมชนเดียวกันเพื่อรักษาความ สมดุลของสังคมและทำให้สังคมดำเนินไปได้อย่างราบรื่น มองในอีกแง่มุมหนึ่งของทฤษฎี ดังกล่าวตาม แนวความคิดของมาลินอสกี (Bronislaw Malinowski) จะเห็นว่าวัดเป็นผลผลิตทาง วัฒนธรรม ของมนุษย์ และวัฒนธรรมทุกอย่างเกิดขึ้นจากความจำเป็นพื้นฐานของมนุษย์ วัฒนธรรมจึงมีหน้าที่ ของมันและหน้าที่หลักของวัฒนธรรมก็คือการตอบสนองความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ ดังนั้นหาก พิจารณาตามทัศนะของมาลินอสกีแล้ว วัดจึงเปรียบเสมือนเครื่องมือในการตอบสนองความต้องการพื้น ฐานของชีวิต ซึ่งเขาได้แบ่งความต้องการพื้นฐานดังกล่าวของมนุษย์ออกเป็น 3 ประเภท คือ Arsity

# 1) ความต้องการพื้นฐานทางด้านร่างกายและจิตใจ (Basic biological and psychological Needs)

บทบาทหน้าที่ของวัดในการตอบสนองความต้องการในข้อนี้จากการศึกษาพบว่าวัดไม่มี บทบาทหน้าที่โดยตรงในการสนองตอบความต้องการทางด้านร่างกาย แต่ใต้ใช้หลักธรรมคำสอนทาง ศาสนามาเป็นเครื่องมือในการตอบสน<u>องความต้อง</u>การดังกล่าวโดยทางอ้อม เช่น หลักทิฏฐธัมมิกัดถ ประโยชน์ คือ ประโยชน์ที่<mark>จะพึงได้รับในปัจจุบัน 4 ประการ ได้</mark>แก่ การขยันประกอบกิจการงานต่างๆ เพื่อแสวงหาทรัพย์มาโดยชอบ (อุฎฐานสัมปทา) การรู้จักเก็บรักษาหรืออดออมทรัพย์ใว้ใช้จ่ายในคราวจำเป็น (อารักขสัมปทา) การรู้จักเลือกคบหาคนดีและแนวทางการดำเนินชีวิตที่ดี (กัลยาณมิตตตา) การ ดำเนินชีว<mark>ิตความเป็นอยู่ด้วยความรู้จักพอเพียงไม่ฟุ่มเฟือยสุรุ่ยสุร่</mark>าย (สมชีวิต<mark>า)</mark> เป็นต้น ส่วนการตอบ สนอง<mark>ความการทางด้านจิดใจหรือจิตวิญญาณนั้น เป็นบทบาทหน้าที่โดย</mark>ตรงขอ<mark>งวั</mark>ดตามหลักการแห่ง พระ<mark>ธร</mark>รมวินัยแ<mark>ละอุดมคติทางศาสนา ซึ่งวัดก็</mark>ได้สนองตอบความ<mark>ต้อ</mark>งการในส่ว<mark>น</mark>นี้ของชุมชนและ ้ประ<mark>ชา</mark>ชนทั่วไป<mark>ได้</mark>ในระดับหนึ่ง เช่<mark>น การจัดโครงการปฏิบัติธรรมเพื่อฝึ</mark>กฝ<mark>นอ</mark>บรม<mark>แ</mark>ละขัดเกลาจิตใจ ด้วย<mark>การสมาทานรักษาศีล การฝึกสมาธิ และวิปัสสนา ตลอดจนการประกอ</mark>บพ<mark>ิธีกรรมต่</mark>าง ๆ ทางศาสนา เช่น <mark>ก</mark>ารจัดงาน<mark>บวช งานศพ การท</mark>อดก<mark>ฐิน เป็นต้น อัน</mark>เป็นการส่งเสร<mark>ิม</mark>และดำรงร<mark>ัก</mark>ษาวัฒนธรรมและ ประเพ<mark>ณีที่ดีงาม ทั้งยังเป็นการช่วยบำรุงขวัญและกำลัง</mark>ใจแก่ชุมชนแ<mark>ละ</mark>ประชาชนผ<mark>ู้ต</mark>กอยู่ในภาวะความ เศร้าโศก<mark>เสียใจที่ต้องพลัดพรากสูญเสียบุคคล</mark>และสิ่ง<mark>ข</mark>องอันเป็น<mark>ที่รัก เช่น พ</mark>ิธีกรรมในการจัดงานศพที่ ้ มีญาติพี่น้อ<mark>งและคนทั่วไปมาร่วมงานจำนวนมาก ทำให้เจ้าภาพรู้สึกอบอุ่น</mark>ใจและสบายใจที่ได้จัด บำเพ็ญกุศลอย<mark>่างถูกต้องตามประเพณีและมีผู้มาร่วมรับรู้รับทราบเสมือนหนึ่</mark>งเป็นผู้ที่ดกอยู่ในชะตา กรรมเดียวกันในฐานเป็นที่เพื่อนร่วมเกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกัน และอยู่ร่วมในสังคมและชุมชนเดียวกัน

# 2) ความต้องการทางด้านสังคม อันเป็นการตอบสนองร่วมกันของสมาชิกในสังคม (Social Needs)

จากสภาพของสังคมและชุมชนเมืองที่เป็นอยู่ในปัจจุบันซึ่งมีปัญหาต่าง ๆเกิดขึ้นมากมาย
ทั้งปัญหาทางด้านวัตถุและปัญหาทางด้านจิดใจ เมื่อปัญหาเหล่านี้ทวีความรุนแรงจนถึงขั้นวิกฤติย่อม
ส่งผลกระทบต่อความเป็นไปของสังคมและชุมชนโดยส่วนรวม และเมื่อสมาชิกของสังคมตระหนักถึง
ผลกระทบที่เกิดขึ้นและยอมรับในปัญหาร่วมกัน ย่อมก่อให้เกิดความพยายามในการแสวงหาทางออก
และแนวทางในการแก้ไขปัญหาร่วมกัน ซึ่งความพยายามดังกล่าวนั้นเกิดขึ้นด้วยเหตุผลเพื่อตอบสนอง
ความต้องการพื้นฐานทางด้านร่างกายและจิดใจด้วยเช่นกัน แม้สถาบันต่าง ๆ ในสังคมก็ได้ตระหนักถึง
ภาวะแห่งปัญหาดังกล่าวและได้พยายามแก้ใขอยู่ ซึ่งปัญหาบางอย่างก็ได้รับการแก้ใขบรรเทาไปบ้างแล้ว
แต่บางอย่างก็ยังคงอยู่และได้ขยายขอบเขตกว้างขวางยิ่งขึ้น วัตในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของสังคมและ

ชุมชนก็ได้พยายามแสดงบทบาทเพื่อตอบสนองความต้องการของสังคมและชุมชน ดังจะเห็นได้จาก การแสดงบทบาท กิจกรรม ประเพณี และพิธีกรรมด้านสังคมของวัดที่มีต่อชุมชน

เมื่อพิจารณาในแง่ความต้องการทางด้านสังคมของชุมชนจะเห็นได้ว่าสมาชิกชุมชน ร่วมกันก่อสร้างวัดขึ้นมาก็เพื่อสนองตอบความต้องการร่วมกันของชุมชน ต้องการมีวัดไว้เป็นศูนย์กลาง ในการประกอบกิจกรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนา จึงกล่าวได้ว่าวัดเป็นสถาบันหรือองค์กรที่ ถือกำเนิดขึ้นมาเพื่อตอบสนองความต้องการทางด้านสังคมของชุมชน ความต้องการทางด้านสังคมนั้น เป็นธรรมชาติอย่างหนึ่งของมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันเป็นสังคม เมื่อมนุษย์ได้รับการตอบสนองความต้องการ พื้นฐานทางด้านร่างกายและจิตใจในระดับหนึ่งแล้วจึงเกิดความต้องการทางด้านสังคมยิ่งขึ้น จึงได้มี การจัดตั้งกลุ่มหรือองค์กร และสถาบันต่าง ๆ ขึ้นในสังคม เพื่อตอบสนองความต้องการดังกล่าว ซึ่งใน วัดก็มีการจัดตั้งหน่วยงาน และมูลนิธิต่าง ๆ ขึ้นเพื่อตอบสนองความต้องการด้านสังคมของวัดและ ชุมชนนั้นเอง

## 3) ความต้องก<mark>ารเชิงสัญลักษณ์</mark> (Symbolic Needs)

เมื่อวิเคราะห์บทบาทหน้าที่ของวัดในแง่ของการสนองตอบความต้องการเชิงสัญลักษณ์
ของประชาชนและชุมชน จะเห็นได้ว่าภายในวัดประกอบไปด้วยสัญลักษณ์ทางศาสนาจำนวนมาก ทั้ง
ในแง่ของวัดถูและพิธีกรรม ในแง่ของวัดถุนั้นจะเห็นได้จากสถาปัตยกรรม ปูชนียวัตถุสถานต่างๆ ที่มี
อยู่ภายในวัดอันเป็นเครื่องบ่งบอกถึงฐานะและเกียรติยศชื่อเสียงของวัดและชุมชนที่ตั้งวัด วัดต่างๆ จึง
ได้พยายามก่อสร้างถาวรวัตถุให้ใหญ่โดแข็งแรง และมั่นคง ทั้งที่ในแง่ของการใช้ประโยชน์นั้นอาจไม่ได้
ใช้ประโยชน์อย่างเต็มศักยภาพก็ตาม

ส่วนในแง่ของพิธีกรรมนั้นกล่าวได้ว่าวัดต่าง ๆ เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางศาสนาทั้ง พิธีกรรมในงานมงคลและงานอวมงคล และวัดยังมีบุคลากรที่คอยอำนวยความสะดวกในการประกอบ พิธีกรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระภิกษุสงฆ์สามเณรนั้นกล่าวได้ว่าเป็นสัญลักษณ์ประการหนึ่งทางศาสนา เป็นสมมดิสงฆ์ที่เป็นดัวแทนของพระอริยสงฆ์สาวกซึ่งเป็นหนึ่งในพระรัตนดรัย เมื่อประชาชนทั่วไป ต้องการนิมนต์พระภิกษุสงฆ์สามเณรไปเพื่อการทำบุญหรือประพิธีกรรมนอกวัด ทางวัดก็พร้อมให้ บริการสงเคราะห์ตามความศรัทธาของประชาชนผู้เป็นเจ้าภาพ ดังนั้นพิธีกรรมทางศาสนาที่วัดให้บริการ แก่ชุมชนจึงเป็นการตอบสนองความต้องการเชิงสัญลักษณ์ที่สร้างความรู้สึกมั่นคงปลอดภัย และเสริม สร้างความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ความสามัคคีปรองดอง ความร่วมมือร่วมใจกับสมาชิกในสังคมและ ชุมชนนั้น ๆ ด้วย

กล่าวโดยสรุปวัดมีบทบาทในการตอบสนองความต้องการเชิงสัญลักษณ์ของชุมชนทั้งในแง่ ของสัญลักษณ์ทางวัตถุและพิธีกรรม แม้แต่ตัววัดเองก็เป็นสัญลักษณ์ทางศาสนาประการหนึ่งที่บ่งบอก ถึงความคงอยู่และร่องรอยแห่งปรากฏการณ์ของศาสนา

อย่างไรก็ตามในแง่ของการใช้ประโยชน์จากสัญลักษณ์ที่มีอยู่ภายในวัดเพื่อดำเนินกิจกรรมที่ เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อชุมชนนั้น วัดหลายแห่งยังไม่มีการบริหารจัดการสัญลักษณ์ที่มีอยู่จำนวนมาก เหล่านั้นให้อำนวยประโยชน์ได้อย่างเต็มที่ ดังนั้นวัดทุกแห่งควรเอาใจใส่ต่อการบริหารจัดการสัญลักษณ์ ทางวัตถุที่มีอยู่นั้นให้เกิดประโยชน์ได้อย่างสูงสุดเต็มศักยภาพที่มียู่มากกว่าการที่จะเน้นดำเนินการ ก่อสร้างขึ้นมาใหม่ให้ใหญ่โต แต่ไม่ได้ใช้ประโยชน์เท่าที่ควร ซึ่งจะทำให้สิ้นเปลืองงบประมาณโดยไม่ จำเป็นและไม่ก่อให้เกิดประโยชน์อย่างสูงสุด

## 6.3 บท<mark>บาทที่เหมาะสมของวั</mark>ดต่อชุมช<mark>นเ</mark>มืองในปัจจุบัน

เมื่อได้ศึกษาวิเคราะห์ถึงบทบาทของวัดใน 3 ประเด็นหลัก คือ บทบาทตามอุดมคติ บทบาท ตามความคาดหวังและบทบาทที่เป็นจริง และศึกษาถึงสภาพทั่วไปของชุมชนเมืองภายใต้สถานการณ์ ปัจจุบันทำให้สามารถวิเคราะห์ถึงบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองตามที่เป็นอยู่ในปัจจุบันได้ โดยยึดหลักหลักการวิเคราะห์ตามกรอบแนวคิดและทฤษฎีต่าง ๆ ตามที่ได้นำเสนอไว้ในบทที่ 2 แล้ว พบว่าบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบันนั้น ได้แก่ บทบาทที่สอดคล้องกับหลักการ แห่งพระธรรมวินัยและอุดมคดิทางศาสนา สอดคล้องกับสภาพปัญหาในบริบทของสังคมและชุมชน เมืองในปัจจุบัน และเหมาะสมสอดคล้องกับสภาพและลักษณะทั่วไปของวัดนั้น ดังนี้

# 6.3.1 เป็นบทบาทที่สอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัยและสภาพปัญหาในบริบทของ ชุมชนเมืองในปัจจุบัน

เมื่อพิจารณาตามหลักการของแนวคิดเรื่องศาสนากับสังคมที่ว่าบทบาทของวัดต้องมีความ สอดคล้องกับสภาพปัญหาและความเป็นไปของสังคมคือสามารถสนองตอบความต้องการด้านใดด้าน หนึ่งของสังคมและชุมชนได้ ขณะเดียวกันก็ต้องมีความสอดคล้องกับหลักการแห่งพระธรรมวินัยด้วย วัดจึงจะสามารถดำรงอยู่ได้ ก็พบว่าบทบาทของวัดส่วนใหญ่มีความสอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัย และบทบาทเหล่านั้นมักจะเป็นไปตามสังคหธรรม หรือหลักธรรมว่าด้วยการสงเคราะห์ กล่าวคือการให้ ความสงเคราะห์อนุเคราะห์ประชาชนและชุมชนด้วยวัดถุปัจจัยตามสมควร และการสงเคราะห์ด้วยหลัก ธรรมคำสอนที่ก่อให้เกิดการปฏิบัติตาม และหลักบุญกิริยาวัตถุ คือ ทาน ศีล และภาวนาดังกล่าวแล้ว ในส่วนของความสอดคล้องกับบริบทของชุมชนเมืองนั้น จะเห็นว่าปัจจุบันชุมชนเมืองมีปัญหาต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมาย ไม่ว่าจะเป็นปัญหาทางด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม สิ่งแวดล้อม ปัญหาอาชญากรรม

Copyright by Mahidol University

แหล่งอบายมุข ยาเสพติดโดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาทางด้านจิตใจที่เกิดจากภาวะความเครียดซึ่งมี สาเหตุมาจากแรงบีบคั้นกดดันทางสังคมที่ต้องต่อสู้ดิ้นรน แก่งแย่ง แข่งขันกันอยู่ตลอดเวลา ทำให้ ผู้คนสับสนในชีวิต มีความท้อแท้ ต้องการที่พึ่งพิงทางจิตใจ ต้องการสมาธิความเข้มแข็งมั่นคงทางจิตใจในการดำเนินชีวิตและประกอบกิจการงานต่างๆ ดังนั้นบทบาทของวัดที่เหมาะสมสอดคล้องกับ สภาพปัญหาและบริบทของชุมชนเมืองในปัจจุบัน จึงได้แก่ บทบาทด้านการเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ ด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชน และด้านเป็นสถานที่พักผ่อนหย่อนใจ โดยกิจกรรมที่เหมาะสมกับ สภาพการณ์ดังกล่าวนั้น ได้แก่ การจัดโครงการปฏิบัติธรรมโดยเน้นการปฏิบัติสมาธิ และวิปัสสนากรรม ฐาน การอบรมศีลธรรมจริยธรรมแก่ประชาชนในวันธัมมัสสวนะและวันสำคัญทางศาสนา และการจัดกิจกรรมการเข้าค่ายธรรมะเพื่ออบรมศีลธรรมและจริยธรรมแก่เยาวชนให้ห่างใกลจากยาเสพติดและ เป็นคนดีของสังคม

## 6.3.2 <mark>เป็นบทบาทที่มีความเหมาะสมสอดคล้องกับศักยภ</mark>าพและลัก<mark>บ</mark>ณะทางกายภาพ ของแต่ละวัด

สำหรับบทบาทที่มีความเหมาะสมสอดคล้องกับสภาพของแต่ละวัดนั้นนับว่ามีผลต่อการแสดง
บทบาทและกิจกรรมของวัดไม่น้อย วัดที่สามารถจัดกิจกรรมได้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อมภายในวัด
มักจะทำให้กิจกรรมนั้นมีประสิทธิภาพเป็นที่น่าพอใจ สภาพแวดล้อมภายในวัดที่เอื้ออำนวยต่อการ
ดำเนินบทบาทและกิจกรรมของวัดให้เป็นไปอย่างเหมาะสมมีประสิทธิภาพนั้น ได้แก่ ศาสนวัตถุสถาน
ที่มีความพร้อม บุคลากรของวัดที่มีคุณภาพ เจ้าอาวาสและพระเถระผู้ใหญ่ในวัดเป็นที่เคารพเลื่อมใส
ของประชาชนในชุมชนและความสามัคคีพร้อมเพรียงภายในวัด ตลอดถึงทุนและงบประมาณในการจัด
กิจกรรมนั้น ๆ เมื่อวัดมีความพร้อมทางด้านสภาพแวดล้อมดังกล่าวก็จะเป็นปัจจัยให้วัดสามารถแสดง
บทบาทและกิจกรรมได้อย่างสอดคล้องเหมาะสมกับสภาพความเป็นไปของชุมชนได้ดียิ่งขึ้น

#### 6.4 ความสัมพันธ์ของวัดกับชุมชนเมือง

เมื่อพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมืองตามหลักการของแนวคิดเรื่องศาสนากับ สังคมจะเห็นว่าการที่สถาบันวัดและพระภิกษุสงฆ์ต้องเข้าไปเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับชาวบ้านและชุมชน นั้นสืบเนื่องมาจากการที่วัดและพระภิกษุสงฆ์ต้องฝากชีวิตความเป็นอยู่ไว้กับการอุปถัมภ์บำรุงด้วย ปัจจัยสี่จากชาวบ้านและชุมชน ขณะเดียวกันสภาพและเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในชุมชนก็มีผลเกี่ยวข้องกับ ความเป็นไปของวัดและพระภิกษุสงฆ์ และเมื่อว่าโดยคุณธรรมคือความเมตตากรุณาแล้ววัดและพระ ภิกษุสงฆ์ต้องเข้าไปช่วยเหลือเกื้อกูลประโยชน์สุขแก่ชุมน ดังนั้น วัดและชุมชนจึงต้องมีความ ไ

เกี่ยวข้องสัมพันธ์กันในด้านต่างๆ ซึ่งจากการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมืองในพื้นที่ ศึกษาสามารถวิเคราะห์ความสัมพันธ์ดังกล่าวในด้านต่างๆ ดังนี้

#### 6.4.1 ความสัมพันธ์เชิงพื้นที่

จากผลการศึกษาข้อมูลความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมืองเขตบางรักพบว่าวัดกับชุมชนมี ความสัมพันธ์ในเชิงพื้นที่ต่อกันอย่างใกล้ชิด กล่าวคือวัดกับชุมชนตั้งอยู่ในเขตพื้นที่ (Space) เคียวกัน เรียกว่าชุมชนเป็นเจ้าของวัดหรือมีวัดเป็นสถาบันทางศาสนาประจำชุมชน เป็นศูนย์กลางในการ ประกอบพิธีกรรมทางศาสนาร่วมกันของชุมชน

เมื่อวัดกับชุมชนมีความสัมพันธ์ตั้งอยู่ในพื้นที่เดียวกันจึงก่อให้เกิดความสัมพันธ์ด้านอื่น ๆ ที่ เนื่องด้วยตามมา เช่น ในการไปทำบุญและประกอบพิธีกรรมทางศาสนาที่วัดนั้นประชาชนจะเลือกไป วัดที่อยู่ใกล้บ้านและที่ทำงานของตนเป็นอันดับแรกเพราะมีความสะดวกในการเดินทางและการตระ เตรียมของทำบุญ ประกอบกับความรู้สึกว่าวัดนั้นเป็นวัดของตน เป็นวัดประจำตระกูลที่บรรพบุรุษเคย ทำบุญและอุปถัมภ์บำรุงมาก่อนจนสืบเนื่องมาถึงรุ่นลูกหลานในปัจจุบัน รวมทั้งอัฐิหรือกระดูกของ บรรพบุรุษก็บรรจุอยู่ที่วัดนั้น ดังนั้นความสัมพันธ์เชิงพื้นที่จึงเป็นปัจจัยแห่งความผูกพันระหว่างวัดกับ ชุมชนประการหนึ่ง

#### 6.4.2 ความสัมพันธ์เชิงภาระหน้าที่

ในแง่ของความสัมพันธ์เชิงภาระหน้าที่ระหว่างวัดกับชุมชนนั้นกล่าวได้ว่าทั้งสถาบันวัดและชุมชน ต่างมีภาระหน้าที่ต้องปฏิบัติต่อกันโดยอาศัยความสัมพันธ์ตามหลักการทางศาสนาเป็นพื้นฐาน หน้าที่ของประชาชนและชุมชนพึงปฏิบัติต่อวัดและพระภิกษุสงฆ์ก็คือการถวายความอุปถัมภ์บำรุงด้วยปัจจัยสี่ในขณะที่วัดและพระภิกษุสงฆ์ก็มีภาระหน้าที่ในการให้ธรรมทาน คือแนะนำสั่งสอนประชาชนและชุมชนให้ประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมคำสั่งสอนทางศาสนา

ความสัมพันธ์ระหว่างสถาบันทั้งสองในการปฏิบัติภาระหน้าที่ดังกล่าวนั้นเป็นที่ประจักษ์ชัด ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในชุมชนเมืองซึ่งเป็นพื้นที่ศึกษาในปัจจุบันนี้จะเห็นว่าได้ ให้ความอุปถัมภ์บำรุงวัดและพระภิกษุสงฆ์ด้วยปัจจัยสี่ คือ อาหารบิณฑบาด จีวร เสนาสนะ และยา รักษาโรคหรือการรักษาพยาบาลเป็นอย่างดี กล่าวคือ

ในด้านอาหาร จะเห็นว่าวัดและพระภิกษุสามเณรที่อยู่ในชุมชนเมืองไม่ต้องเดือดร้อนใน เรื่องอาหารการขบฉัน เพราะได้รับความอุปถัมภ์บำรุงอย่างอุดมสมบูรณ์ด้วยดีจากชุมชน บางวัดมี Copyright by Manidol University โรงครัวทำภัตดาหารเลี้ยงพระภิกษุสามเณรที่เรียนพระปริยัติธรรมทุกวันซึ่งในแต่ละวันจะมีญาติโยมรับ เป็นเจ้าภาพถวายค่าภัตดาหารเพลแด่พระภิกษุสามเณรดังกล่าวให้สามารถศึกษาเล่าเรียนได้อย่างเต็มที่ บางวัดสามารถนำอาหารที่ได้จากการบิณฑบาตแจกจ่ายให้ประชาชนที่ตกงานและคนอนาถาทั่วไปซึ่งมา ขอรับที่วัดในแต่ละวันมีจำนวนหลายสิบคน ในวัดบางแห่งพระภิกษุสามเณรหนึ่งรูปสามารถบิณฑบาต เลี้ยงลูกศิษย์ได้ ถึง 5-6 คน อย่างสบายในแต่ละวัน นอกจากนั้นวัดในชุมชนเมืองยังมีการทำบุญเลี้ยง พระค่อนข้างถี่และพระภิกษุสามเณรมักจะได้รับกิจนิมนต์ไปฉันภัตตาหารเช้าและเพลบ่อยครั้งกว่าวัด ในชนบทและต่างจังหวัด

ในด้านเครื่องนุ่งหมหรือจีวรก็เช่นกัน พระภิกษุสามเณรที่อยู่วัดในชุมชนเมืองไม่ต้องเดือด ร้อนในเรื่องจีวรเครื่องนุ่งหมเพราะประชาชนส่วนใหญ่ได้ให้ความอุปถัมภ์บำรุงแก่วัดและพระภิกษุ สามเณรเป็นอย่างดี

ในด้านเสนาสนะ หรือที่พักอาศัยและถาวรวัตถุต่างๆ ภายในวัดก็ได้รับความอุปถัมภ์บำรุง ด้วยดีจากประชาชนและชุมชน เมื่อทางวัดต้องการจะก่อสร้างหรือบูรณปฏิสังขรณ์ถาวรวัตถุและสิ่ง ก่อสร้างต่างๆ ภายในวัด เพียงประชาสัมพันธ์ให้ญาติโยมได้รับทราบ ก็จะได้รับความร่วมมือในการ บริจาคจตุปัจจัยจากญาติโยมเป็นอย่างดี บางคนมีทรัพย์และศรัทธามากก็รับเป็นเจ้าภาพในการบริจาค งบประมาณค่าใช้จ่ายในการก่อสร้างหรือบูรณปฏิสังขรณ์นั้นทั้งหมด

ในด้านยารักษาโรคและการรักษาพยาบาล ก็ได้รับความอุปถัมภ์จากรัฐ และประชาชนใน ชุมชนเป็นอย่างดี เมื่อพระภิกษุสามเณรเกิดอาพาธก็สามารถใช้บริการด้านการรักษาพยาบาลจากสถาน พยาบาลที่มีอยู่ในชุมชนได้ โดยส่วนใหญ่จะไม่เสียค่าบริการแต่ประการใด และโดยปกติวัดส่วนใหญ่ก็ จะมีสวัสดิการด้านการรักษาพยาบาลแก่พระภิกษุสามเณรที่อาพาธอยู่แล้วโดยความอุปถัมภ์บำรุงจาก ประชาชนในชุมชน

จึงสรุปได้ว่า วัดและชุมชนเมืองมีความสัมพันธ์เชิงภาระหน้าที่ต่อกันโดยชุมชนได้ให้ความ อุปถัมภ์บำรุงวัดในด้านปัจจัยสี่เป็นอย่างดี ขณะที่วัดก็ได้ให้ความสงเคราะห์อนุเคราะห์ด้วยธรรมทาน แก่ชุมชน และได้จัดสรรกิจกรรมที่เป็นประโยชน์ต่อชุมชนได้ในระดับหนึ่ง

#### 6.4.3 ความสัมพันธ์ที่เป็นไปตามวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนา

สิ่งที่เชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมืองอีกประการหนึ่งก็คือวัฒนธรรม ประเพณี
และพิธีกรรมทางศาสนา ซึ่งจะเห็นได้จากบทบาทด้านพิธีการทางศาสนาที่วัดมีต่อชุมชน รวมถึง
กิจกรรมต่างๆ ของวัดที่จัดขึ้นตามประเพณี เช่น การบังสุกุลอัฐิของบรรพบุรุษ การทำบุญตักบาตร
และสรงน้ำพระในวันสงกรานต์ การเทศน์มหาชาติเวสันดรชาดก พิธีทำบุญตักบาตรเทโว พิธีทำบุญทอดกฐิน

และการประกอบพิธีเวียนเทียนและฟังเทศน์ปฏิบัติธรรมในวันสำคัญทางศาสนา เป็นต้น

นอกจากนั้นความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนยังสะท้อนออกจากการประกอบพิธีกรรมทั้ง ในงานมงคลและอวมงคลทั้งหลายที่วัดและชุมชนมีปฏิสัมพันธ์ต่อกัน เช่น พิธีการบรรพชาอุปสมบท พิธีการสมาทานรักษาอุโบสลศีล โครงการปฏิบัติธรรมบวชเนกขัมมะจารี การจัดเข้าค่ายธรรมะ การจัด งานศพ การนิมนต์พระภิกษุสงฆ์ไปเจริญพระพุทธมนต์เพื่อความเป็นสิริมงคล เป็นต้น ซึ่งกิจกรรม และพิธีกรรมเหล่านี้ทำให้วัดและชุมชนมีปฏิสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกันและกันมาเป็นระยะเวลานาน มีการ อนุรักษ์สืบสาน ถ่ายทอด และปรับปรุงให้ทันต่อสภาพความเป็นไปของสังคมและชุมชนเมืองในปัจจุบัน

สรุปได้ว่า วัดกับชุมชนมีความสัมพันธ์เกื้อกูลต่อกันสืบเนื่องมาตั้งแต่อดีตจนปัจจุบัน และ ความสัมพันธ์ดังกล่าวตั้งอยู่บนรากฐานแห่งวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนา ที่มีรากฐาน มาจากหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา

37208

## บทที่ 7

## สรุป อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ

การวิจัยเรื่องบทบาทของวัดกับชุมชนเมือง ในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ครั้งนี้มี วัตถุประสงค์เพื่อศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักพระธรรมวินัย บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน บทบาทที่เหมาะสมของวัดกับชุมชนเมืองในปัจจุบัน และความ สัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมือง โดยเลือกทำการศึกษาในพื้นที่เขตบางรัก ซึ่งมีวัดอยู่ทั้งหมด 5 วัด ได้แก่ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร วัดหัวลำโพง วัดแก้วแจ่มฟ้า วัดสวนพลู วัดม่วงแค และได้ดำเนินการศึกษา ค้นคว้าโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพมีการเก็บรวบรวมข้อมูลภาคเอกสารและข้อมูลภาคสนามด้วย วิธีการสำรวจ การสังเกตแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม และการสัมภาษณ์ทั้งแบบเป็นทางการและ แบบไม่เป็นทางการกับประชากรกลุ่มเป้าหมายในพื้นที่วิจัยซึ่งมีทั้งคฤหัสถ์และบรรพชิต ผลจากการ ศึกษาวิเคราะห์ในเรื่องดังกล่าวสามารถนำมาสรุปและอภิปรายผลได้ดังนี้

## 7.1 สรุปผลการวิจัย

การวิจัยครั้งนี้ทำให้ทราบถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน และบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองใน ปัจจุบัน รวมทั้งความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน ซึ่งผลของการวิจัยสามารถนำมาสรุปลงตาม วัตถุประสงค์การวิจัยได้ ดังนี้

## 7.1.1 สรุปบทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักพระธรรมวินัย

เมื่อได้ศึกษาวิเคราะห์บทบาทของวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยแล้วทำให้ สามารถสรุปบทบาทดังกล่าวได้ว่า วัดมีบทบาทหน้าที่ในฐานะเป็นองค์กรหนึ่งของชุมชนตามหลักพระ ธรรมวินัย มีบทบาทเป็นสถานที่อบรมสั่งสอนประชาชนให้เข้าถึงธรรม เป็นบุญสถานที่สำหรับบำเพ็ญ บุญกุศลของพุทธศาสนิกชน เป็นศูนย์กลางในการพบปะสนทนาธรรมของชุมชน เป็นสถานที่พักอาศัย

ของอารามิกชน และเป็นสถานที่บำเพ็ญการสงเคราะห์อนุเคราะห์ประชาชนและชุมชนด้วยอามิสทาน และธรรมทาน

## 7.1.2 สรุปบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบัน

จากการศึกษาถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันของวัดในพื้นที่เขตบางรัก พบว่าวัดมีบทบาทต่อชุมชนเมืองในปัจจุบัน 7 ด้านใหญ่ ๆ คือ

- 1) บทบาทด้านการศึกษา
- 2) บทบาทด้านการท่องเที่ยว
- 3) บทบา<mark>ทด้</mark>านพิธีการทางศาส<mark>นา</mark>
- 4) บ<mark>ทบ</mark>าทด้านสังคมสงเคร<mark>าะห์ชุม</mark>ชน
- 5) บ<mark>ท</mark>บาทด้านเป็นสถาน<mark>ทที่พักผ่อน</mark>ออกกำลังกายและกิจ<mark>ก</mark>รรมสันทน<mark>า</mark>การต่าง ๆ
- 6) <mark>บ</mark>ทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ
- 7) <mark>บท</mark>บาทด้านเป็น<mark>แหล่งอนุรักษ์มรดกทาง</mark>ศิลปวัฒนธรรม<mark>ไท</mark>ย

เมื่อนำบทบาทเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์ตามกรอบแนวคิดและทฤษฎีที่ได้นำเสนอไว้ในบทที่ 2 จึงสามารถสรุปผลการวิเคราะห์บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันได้ว่าวัดมีบทบาท ต่อชุมชนในฐานะเป็นตัวแทนของการแสดงออกในบทบาทหน้าที่ของศาสนาที่มีต่อชุมชนและสังคม คือ วัดได้ทำหน้าที่ในการเครียมและจัดวินัย หน้าที่ในการอนุรักษ์สืบสานขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณีในอดีตให้คงอยู่ และหน้าที่ในการสร้างความรู้สึกของคุณค่าและความสุขของการมีชีวิตตลอด จนช่วยสนับสนุนขวัญและกำลังใจของสมาชิกในสังคม

บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันเป็นทั้งบทบาทตามอุดคดิ และบทบาท ตามความคาดหวังและความต้องการของชุมชน โดยบทบาทที่เป็นไปตามอุดมคติและหลักการแห่งพระ ธรรมวินัยนั้น ได้แก่ บทบาทด้านการศึกษา ด้านพิธีการทางศาสนา ด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชนและ ด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ ส่วนบทบาทที่เป็นไปตามความคาดหวังและความต้องการของสังคมและ ชุมชนนั้น ได้แก่ บทบาทด้านการท่องเที่ยว ด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชนบางอย่าง และบทบาทด้าน การเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย รวมทั้งบทบาทตามอุดมคติทางศาสนาก็เป็น บทบาทที่อยู่ในความคาดหวังของชุมชนด้วย ด้วยเหตุที่ชุมชนคาดหวังให้วัดและพระภิกษุสงฆ์ประพฤติ ปฏิบัติตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย เป็นแบบอย่างที่ดีงามแก่ชุมชน และเป็นสถาบันที่พึ่งพิงทาง ด้านจิตใจหรือจิตวิญญาณแก่ชุมชน ขณะเดียวกันชุมชนและสังคมก็คาดหวังต้องการให้สถาบันวัดและ พระภิกษุเข้าไปมีบทบาทในการดำเนินกิจกรรมที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อชุมชน University

ส่วนสาเหตุของความไม่สอดคล้องระหว่างบทบาทที่ปฏิบัติจริงกับบทบาทตามอุดมคติและ บทบาทตามความคาดหวังต้องการของชุมชนและสังคมนั้น ได้แก่ การขาดความเข้าใจในบทบาท ความ ไม่เห็นด้วยหรือไม่ลงรอยกับบทบาทที่กำหนด และการขาดสามารถในการแสดงบทบาทได้อย่างมี ประสิทธิภาพ

นอกจากนี้วัดยังมีบทบาทในฐานะเป็นผลิตผลทางวัฒนธรรมของมนุษย์ที่ต้องสนองตอบ ความต้องการพื้นฐานของชีวิตและชุมชน ทั้งความต้องการทางด้านร่างกายและจิตใจหรือจิตวิญญาณ ความต้องการทางด้านสังคมและความต้องการเชิงสัญลักษณ์แก่ชุมชน

# 7.1.3 <mark>สรุปบทบาทที่</mark>เหมาะสม<mark>ข</mark>องวัดต่อชุมชน<mark>เมืองในปัจ</mark>จุบั<mark>น</mark>

ในส่วนของบทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบันนั้น เมื่อได้ศึกษาวิเคราะห์ถึง หลักการแห่งพระธรรมวินัยและสภาพปัญหาและความเป็นไปของชุมชนเมืองแล้ว สามารถสรุปได้ว่า บทบาทที่เหมาะสมของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบันนั้น ได้แก่ บทบาทที่สอดคล้องกับหลักพระธรรม วินัยและสภาพปัญหาในบริบทของชุมชนเมืองปัจจุบันและเป็นบทบาทที่มีความเหมาะสมสอดคล้อง กับศักยภาพและลักษณะทางกายภาพของวัดนั้น ๆ

#### 7.1.4 สรุปความสัมพันธ์ของวั<mark>ดกั</mark>บชุมชนเมือง

ในด้านความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนเมืองนั้น สรุปได้ว่าวัดกับชุมชนมีความสัมพันธ์ต่อกัน ใน 3 ด้านใหญ่ ๆ คือ มีความสัมพันธ์เชิงพื้นที่ซึ่งอยู่ในเขตที่ตั้งเดียวกัน ความสัมพันธ์เชิงภาระหน้าที่ ที่มีต่อกัน และความสัมพันธ์ที่เป็นไปตามวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมทางศาสนาที่ปฏิบัติต่อกัน โดยความสัมพันธ์ดังกล่าวนั้นมีรากฐานมาจากหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อวิถี ชีวิตสังคมและชุมชนไทย

#### 7.2 อภิปรายผล

การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยมีประเด็นคำถามหรือปัญหาในการวิจัย คือ การศึกษาว่าวัดต่าง ๆ ในพื้นที่
วิจัยมีบทบาทที่เป็นจริงต่อสังคมและชุมชนปัจจุบันอย่างไร บทบาทเหล่านั้นสอดคล้องกับหลักการแห่ง
พระธรรมวินัยหรือไม่และบทบาทที่เหมาะสมของวัดในบริบทของชุมชนเมืองในปัจจุบันควรจะเป็นอย่างไร
มีเหตุปัจจัยอะไรที่เกี่ยวข้องกับการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชน ซึ่งผลจากการศึกษาวิเคราะห์ในเรื่อง
และประเด็นดังกล่าวสามารถนำมาอภิปราย ได้ดังนี้ toy Mahidol University

#### 7.2.1 ความสอดคล้องระหว่างบทบาทของวัดกับหลักการแห่งพระธรรมวินัย

จากการศึกษาวิเคราะห์ถึงบทบาทวัดต่อชุมชนที่ปรากฏตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยและ บทบาทของวัดในพื้นที่ศึกษาพบว่าบทบาทของวัดส่วนใหญ่ในพื้นที่ศึกษามีความสอดคล้องกับบทบาทที่ ปรากฏตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย ได้แก่ บทบาทด้านการศึกษา บทบาทด้านพิธีการศาสนา บทบาทด้านสังคมสงเคราะห์ชุมชน และบทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจหรือจิตวิญญาณแก่ชุมชน จะเห็นได้ว่าบทบาทเหล่านี้โดยสรุปแล้วมีความสอดคล้องและเป็นไปตามหลักใดรสิกขาหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ และหลักสังคหธรรม กล่าวคือ

ในหลักใตรสิกขานั้น ได้แก่ การที่วัดจัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมเพื่อส่งเสริมความเป็น ระเบียบเรียบร้อยดึงามของชุมชน เช่น การจัดแบ่งพื้นที่ของวัดออกเป็นเขตพุทธาวาส เขตสังฆาวาส เขตสาธารณะสงเคราะห์หรือเขตจัดผลประโยชน์ และจัดกิจกรรมการรักษาอุโบสถศีล การเทศนาใน เรื่องศีลธรรม การจัดเข้าค่ายธรรมะเพื่ออบรมจริยธรรมแก่เด็กและเยาวชน เป็นต้น อันเป็นส่วนของสีลสิกขา การจัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดเพื่อส่งเสริมความสงบสุข ร่มรื่น ร่มเย็น ทั้งกายและใจ เพื่อ ให้เกิดสันติภาพและสันติธรรมแก่ชุมชน เช่น การจัดกิจกรรมการปฏิบัติธรรมได้การสวดมนต์ใหว้พระ เดินจงกรม นั่งสมาธิ วิปัสสนากรรมฐาน รวมทั้งจัดบริเวณวัดให้มีความสะอาด สงบ เย็น อันเป็นส่วน ของสมาธิสิกขาหรือจิตสิกขา และการจัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดเพื่อส่งเสริมการศึกษา เรียนรู้ แก่พระภิกษุสามเณรและประชาชนในชุมชน เช่น การจัดนิทรรศการวัดคู่บ้าน การจัดป้ายและกระดาน ความรู้(บอร์ด)ในวันสำคัญทางศาสนา การจัดกิจกรรมการบรรยายธรรม แสดงธรรมซึ่งเป็นการเผยแผ่ หลักธรรมไปสู่ชุมชน ก่อให้เกิดความรู้ ความเข้าใจหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนายิ่งขึ้น อันเป็น ส่วนแห่งปัญญาสิกขา

ในส่วนที่เป็นไปตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 นั้นได้แก่ การที่วัดเป็นบุญสถานและกุศลสถานหรือ สถานที่สำหรับบำเพ็ญบุญกุศลของชุมชน ซึ่งกิจกรรมในการบำเพ็ญบุญกุศลภายในวัดของพุทธ ศาสนิกชนนั้นมักมีความสอดคล้องและเป็นไปตามหลักพระธรรมวินัยเรื่องบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ คือ ทานมัย สีลมัย และภาวนามัย เช่น การทำบุญเลี้ยงพระ การถวายสังฆทาน การบริจาคจตุปัจจัยเพื่อ อุปถัมภ์บำรุงวัดและพระภิกษุสงฆ์สามเณรเพื่อเป็นการจรรโลงพระพุทธศาสนา เป็นต้น อันเป็นส่วน แห่งทานมัย คือบุญสำเร็จด้วยการบริจาคทาน การสมาทานรักษาศิล 5 ศิล 8 และอุโบสถศิล เป็นต้น อันเป็นส่วนแห่งสีลมัยคือบุญสำเร็จด้วยการรักษาศิล และการจัดกิจกรรมการเดินจงกรม ฝึกปฏิบัติสมาธิ และวิบัสสนากรรม เพื่อบริหารจิตใจให้สะอาด สว่าง สงบ เป็นต้น อันเป็นส่วนแห่งภาวนามัย คือบุญ สำเร็จด้วยการเจริญภาวนา

ในส่วนที่สอดคล้องและเป็นไปตามหลักสังคหธรรมหรือหลักธรรมเรื่องการสงเคราะห์นั้นได้แก่ บทบาทด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชนของวัด ซึ่งกิจกรรมด้านการสงเคราะห์ชุมชนของวัดแบ่งเป็น 2 ด้านใหญ่ ๆ ด้วยกัน คือ การสงเคราะห์ทางวัตถุ เช่น การให้บริการยืมวัตถุสิ่งของเครื่องใช้ต่าง ๆ ในงานทำบุญ การแบ่งเขตพื้นที่วัดให้เป็นลานจอดรถแก่ประชาชนการมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียนนักศึกษา เป็นต้น และการสงเคราะห์ทางด้านจิตใจ เช่น การให้คำปรึกษาแนะนำ การจัดอบรมศีลธรรมและ จริยธรรมแก่ประชาชนและเยาวชน การจัดกิจกรรมฝึกปฏิบัติธรรมโดยการเดินจงกรม นั่งสมาธิ วิบัสสนากรรมฐาน และการแสดงธรรม เป็นต้น

อย่างไรก็ตามบทบาทเหล่านี้เมื่อว่าโดยหลักการแห่งพระธรรมวินัยแล้วจะเป็นบทบาทที่มี
ความสอดคล้องและเป็นไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยก็ตาม แต่ในความเป็นจริงของขั้นตอนและ
วิธีการปฏิบัติที่มีซับซ้อนเพราะเกี่ยวข้องเรื่องราว สิ่งของ และบุคคล หลายฝ่ายหลายประการดังนั้นจึง
อาจมีความไม่สอดคล้องระหว่างบทบาทที่ปฏิบัติจริงกับหลักการแห่งพระธรรมวินัยได้ โดยเฉพาะ
บทบาทและพิธีกรรมที่เป็นการสงเคราะห์ประชาชนและชุมชนที่มีผลประโยชน์ทางวัดถุปัจจัยเข้ามาเกี่ยวข้อง

นอกจากบทบาทดังกล่าวแล้วยังมีบทบาทและกิจกรรมอีกส่วนหนึ่งของวัดในพื้นที่ศึกษาคือ
บทบาทด้านการท่องเที่ยว บทบาทด้านเป็นสถานที่พักผ่อนออกกำลังกายและกิจกรรมสันทนาการต่าง ๆ
เป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย เป็นสถานศึกษาด้านวิชาชีพ เป็นสถานที่จัดงานศพ
รวมทั้งการสงเคราะห์ด้วยการรดน้ำ สะเดาะเคราะห์ ดูดวงหรือทำนายโชคชะตา ดูถูกษ์ยาม เป็นต้น
นั้นเป็นบทบาทที่ไม่สอดคล้องกับหลักพระธรรมวินัยโดยตรง แต่เป็นบทบาทที่วัดแสดงออกโดยอนุโลม
ตามต้องการของประชาชนและชุมชน ซึ่งกิจกรรมบางอย่างก็เป็นเรื่องเฉพาะส่วนตัวของพระภิกษุบางรูป
ใม่ได้เป็นกิจกรรมในนามของวัด แต่อย่างไรก็ตามวัดและพระภิกษุสงฆ์ส่วนใหญ่ก็ได้พยายามดำเนิน
การให้เป็นไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยโดยการประยุกต์หลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนา
สอดแทรกเข้าไปด้วย

### 7.2.2 บทบาทที่เป็นจริงของวัดต่อสังคมและชุมชนเมืองในปัจจุบัน

เมื่อได้ศึกษาวิเคราะห์ทำความเข้าใจบทบาทที่เป็นจริงของวัดต่อสังคมและชุมชนเมืองในปัจจุบัน ทำให้ทราบว่าวัดในพื้นที่ศึกษามีบทบาทที่เป็นจริงต่อชุมชนเมืองปัจจุบันใน 7 ด้าน คือ ด้านการศึกษา ด้านการท่องเที่ยว ด้านพิธีการทางศาสนา ด้านสังคมสงเคราะห์ชุมชน ด้านเป็นสถานที่พักผ่อน ออก กำลังกายและกิจกรรมสันทนาการต่างๆ ด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ และเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทาง ศิลปวัฒนธรรมไทย ซึ่งผลการวิเคราะห์บทบาทดังกล่าวสามารถนำมาสรุปอภิปรายได้ดังนี้

Copyright by Mahidol University

- 7.2.2.1 เป็นบทบาทที่วัดแสดงออกในฐานะตัวแทนสถาบันศาสนาที่มีต่อชุมชน และสังคม โดยวัดได้ทำหน้าที่ในฐานะดังกล่าวสรุปเป็น 3 ด้าน คือ
- 1) หน้าที่ในการจัดเตรียมและจัดระเบียบสังคัม

บทบาทหน้าที่นี้เป็นผลสะท้อนจากกิจกรรมการให้บริการด้านการศึกษาพระปริยัติธรรม
แก่ชุมชน โดยเฉพาะการที่วัดจัดสอนพระปริยัติธรรมแผนกธรรมศึกษาและจัดเข้าค่ายธรรมะเพื่อ
อบรมศีลธรรมจริยธรรมแก่เยาชนนั้นนับว่าเป็นการจัดเตรียมบุคลากรที่เป็นคนดีมีระเบียบวินัยให้แก่สังคม
เพราะสังคมและชุมชนทุกวันนี้ต้องการคนเก่งและคนดี คือนอกจากจะมีวิชาความรู้ดีแล้วต้องมีจรณะ
คือความประพฤติดีด้วย การให้บริการด้านการศึกษาและการจัดการอบรมดังกล่าวจึงเป็นการจัดเตรียม
บุคคลให้เป็นผู้ที่มีความรู้คู่คุณธรรม

นอกจากกิจกรรมด้านการจัดการศึกษาและอบรมโดยตรงแล้วประเพณีการบรรพชา
อุปสมบทหรือการบวชเรียนก็นับว่าเป็นวิธีหนึ่งในการจัดเตรียมและจัดวินัยให้แก่ชุมชนและสังคม
เพราะผู้ที่บวชเรียนนอกจากจะมีโอกาสได้ศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัยแล้วยังมีโอกาสได้ปฏิบัติจัดเกลา
ฝึกฝนอบรมพฤติกรรมทางกาย วาจา และจิตใจให้อยู่ในกรอบแห่งศีล ในขอบเขตแห่งพระธรรมวินัย
ของพระพุทธเจ้า เมื่อลาสิกขากลับไปเป็นคฤหัสถ์ก็สามารถนำหลักธรรมไปประยุกต์ใช้ในการดำเนิน
ชีวิตให้มีความสุข ไม่ก่อความเดือนร้อนแก่สังคม เป็นต้น ฉะนั้น จึงกล่าวได้ว่า กิจกรรมด้านการศึกษา
พระปริยัติธรรม การอบรมศีลธรรมจริยธรรม และการบรรพชาอุปสมบทนั้นเป็นบทบาทหน้าที่ของวัด
ในการจัดเตรียมและจัดวินัยแก่สังคมและชุมชนซึ่งเป็นการควบคุมขัดเกลาทางสังคมที่ดีประการหนึ่ง

อย่างใรก็ตามแม้กิจกรรมด้านการจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมและการบรรพชาอุปสมบท จะเป็นการจัดเตรียมและจัดระเบียบให้แก่สังคมและชุมชน แต่ในความเป็นจริงยังพบว่า บทบาทด้านนี้ ยังไม่เป็นไปอย่างกว้างขวางและมีประสิทธิภาพเท่าที่ควร ทั้งนี้เพราะในด้านการศึกษาพระปริยัติธรรม นั้นมักจะเน้นหนักไปในด้านอักขรวิธีและการท่องจำมากกว่าการศึกษาวิเคราะห์ทำความเข้าใจกว้าง ขวางลึกซึ้ง จึงทำให้ขาดการบูรณาการองค์ความรู้ต่าง ๆ มาใช้ให้เกิดประโยชน์และมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น ในด้านการบรรพชาอุปสมบทก็เช่นกันบางวัดก็มิได้เคร่งครัดในกฎระเบียบของวัดอย่างแท้จริง ยังมีการ ปล่อยปละละเลยทำให้พระภิกษุสามเณรบางรูปย่อหย่อนทั้งในด้านปริยัติและการปฏิบัติกิจวัตรต่าง ๆ ซึ่งส่งผลต่อการดำเนินบทบาทและกิจกรรมของวัดเพื่อประโยชน์แก่ชุมชนด้วยเช่นกัน อีกประการหนึ่ง ประชาชนในชุมชนเมืองส่วนใหญ่ที่เข้ามาบวชมักจะบวชอยู่ไม่นาน จึงทำให้มีโอกาสได้ศึกษาเรียนรู้และ ปฏิบัติตนอย่างเคร่งคัดตามหลักพระธรรมวินัยน้อย ประกอบกับความนิยมในการบวชของประชาชนใน ชุมชนเมืองปัจจุบันนั้นนับว่ายังมีอยู่น้อยเมื่อเปรียบเทียบกับจำนวนประชากรทั้งหมดที่มีอยู่ในชุมชน

Copyright by Mahidol University

## 2) หน้าที่ในการอนุรักษ์ขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณีในอดีตให้คงอยู่

บทบาทหน้าที่ในการอนุรักษ์ขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณีในอดีตให้คงอยู่ของวัด ในพื้นที่ศึกษาในปัจจุบันนั้นสามารถพิจารณาได้ 2 ลักษณะ คือ ลักษณะแรก เป็นการรื้อฟื้นและสร้าง ศรัทธาในการอนุรักษ์ขนบ ธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณีดั้งเดิมที่ไม่เกี่ยวกับวัตถุโดยตรง ซึ่งมีอยู่ หลายวัดในพื้นที่ศึกษาที่ยังอนุรักษ์สืบสานวัฒนธรรมประเพณีแบบเดิมให้คงมีการปฏิบติอยู่ เช่น ประเพณีการตักบาตเทโวฯ การเทศน์มหาชาดิเวสสันดรชาดก ประเพณีงานบุญในวันสงกรานต์ มีการ สรงน้ำพระพุทธรูปและพระภิกษุสงฆ์สามเณร ก่อเจดีย์ทราย บังสุกุลอัฐรวมญาติ เป็นต้น

อย่างใรก็ตาม โดยส่วนมากวัดจะทำหน้าที่นี้แต่เพียงด้านการอนุรักษ์สืบสานเพื่อให้ วัฒนธรรมประเพณีดังกล่าวยังคงมีการประพฤติปฏิบัติกันอยู่เท่านั้น ซึ่งบางอย่างก็ไม่ได้รับความนิยมจาก ประชาชนเท่าที่ควรโดยเฉพาะอย่างยิ่งคนในวัยหนุ่มสาวรุ่นใหม่ซึ่งไม่ค่อยจะเข้าวัด ไม่ค่อยรู้จักและ เข้าใจในความหมายที่แท้จริงแห่งวัฒนธรรม ประเพณี ดั้งเดิมของไทยอย่างถ่องแท้ ส่วนทางวัดก็ยัง ขาดมิติในด้านการสร้างสรรค์และพัฒนา การรณรงค์ และประชาสัมพันธ์อย่างจริงจัง รวมทั้งความ

ร่วมมือกับทางราชการ ชุ<mark>มชน และเอกชนในการจัดการรณ</mark>รงค์ส่งเสริมการอนุรักษ์ฟื้นฟู ขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณีที่ดีงามของใทยยังใม่ได้รับการตอบสนองอย่างจริงจัง

ลักษณะที่สอง เป็นบทบาทหน้าที่ในการอนุรักษ์สืบสานมรดกทางศิลปวัฒนธรรมที่เป็น วัตถุโดยตรง ซึ่งได้แก่ การที่วัดในพื้นที่ศึกษาได้ทำหน้าที่อนุรักษ์สืบสานวัตถุวัฒนธรรมดังกล่าวที่มีอยู่ในวัด เช่น เจดีย์ โบสถ์ วิหาร กุฏิ รวมทั้งศิลปวัตถุและจิตรกรรมต่าง ๆ โดยการดูแลรักษา บูรณะ ปฏิสังขรณ์ ซ่อมแซม สืบสานของเก่าและสร้างสรรค์ขึ้นมาใหม่โดยคงเอกลักษณ์ทางศิลปวัฒนธรรมไทยไว้ บทบาท หน้าที่ในลักษณะที่สองนี้นับว่าเป็นบทบาทที่วัดสามารถกระทำได้ในระดับที่ดี

# 3) หน้าที่ในการสร้างความรู้สึกของคุณค่าในการดำเนินชีวิตและช่วยบำรุงขวัญ กำลังใจแก่สมาชิกของสังคมและชุมชน

บทบาทหน้าที่ของวัดในส่วนนี้เป็นผลสะท้อนของการดำเนินกิจกรรมและพิธีกรรมทาง สาสนาของวัด ที่มีส่วนช่วยให้บุคคลตระหนักถึงคุณค่าของการดำเนินชีวิตที่ดีงามตามหลักธรรมคำสั่ง สอนของพระพุทธสาสนา และช่วยให้บุคคลที่ประสบบัญหาความทุกข์ร้อนทางจิตใจ เกิดกำลังใจ มี ความหวังในชีวิต ไม่ท้อถอย หดหู่ สามารถเข้าใจสัจธรรมแห่งชีวิตได้ อันเป็นการเสริมสร้าง ทัสนคติที่ดีต่อชุมชน สังคม ต่อโลกและชีวิตให้แก่สมาชิกในชุมชนและสังคม ช่วยบำรุงขวัญและกำลัง ใจให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตอยู่ได้อย่างมีความสุข ซึ่งกิจกรรมและพิธีกรรมดังกล่าวนั้น ได้แก่ การ จัดโครงการปฏิบัติธรรม ฝึกอบรมสมาธิ วิปัสสนา การจัดเข้าค่ายธรรมะ กิจกรรมการรักษาอุโบสถศีล

การฟังธรรม พร้อมทั้งพิธีกรรมต่างๆ เช่น การรดน้ำมนต์ การทำบุญสะเดาะเคราะห์เพื่อความสบายใจ เช่น การทำบุญเลี้ยงพระ การถวายสังฆทาน ตลอดจนพิธีบำเพ็ญกุสลในงานศพตามประเพณีนิยม ซึ่งกิจกรรมและพิธีกรรมต่างๆ เหล่านี้มีส่วนช่วยให้บุคคลเกิดความเบาใจ สบายใจ และมีขวัญและ กำลังใจที่ดีขึ้นได้

# 7.2.2.2 บทบาทวัดต่อชุมชนเมืองปัจจุบันเป็นทั้งบทบาทตามอุดมคติและ บทบาทตามความกาดหวังและความต้องการของสังคม

บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองในปัจจุบันตามที่ได้ศึกษามานั้นจะเห็นได้ว่าเป็นทั้ง บทบาทตามอุคคดิและบทบาทตามความคาดหวังและความต้องการของชุมชน ซึ่งสามารถพิจารณาได้ดังนี้

## 7.2.2.2 (1) บทบาทข<mark>องวัด</mark>ต่อชุมชนเมืองที่เป็นไปตามอุด<mark>ค</mark>ติของศาสนา

เนื่องจากวัดเป็นสถาบันอุดมคดิทางศาสนาที่ต้องถ่ายทอดหลักพระธรรมวินัยหรือคำสั่ง สอนของพระพุทธเจ้าอันเป็นอุดมคดิทางศาสนาไปสู่ชุมชนและสังคมในลักษณะต่าง ๆ ดังจะเห็นได้จาก การดำเนินบทบาทและกิจกรรมของวัดในพื้นที่ศึกษาที่เป็นไปอุดมคดิทางศาสนา คือ

- 1) บทบาทด้านการศึกษา ซึ่งวัดได้ให้บริการทางการศึกษาทั้งโดยตรงและโดยอ้อมแก่ ชุมชน โดยตรง คือ การจัดการศึกษาพระปริยัติธรรมทั้งแผนกธรรม แผนกบาลี และอภิธรรม โดยอ้อม ได้แก่ การอนุญาตให้ใช้พื้นที่วัดเป็นที่ตั้งโรงเรียนฆราวาส การจัดตั้งมูลนิธิเพื่อส่งเสริมการศึกษาพระ ปริยัติธรรมและการศึกษาของเยาวชน การจัดกิจกรรมและนิทรรศการเพื่อการศึกษา รวมทั้งการเผยแผ่ ศาสนธรรมด้วยการเทศน์ การบรรยาย และการจัดตั้งห้องสมุดและพิพิธภัณฑ์เพื่อส่งเสริมการศึกษา เรียนรู้แก่ชุมชน เป็นต้น
- 2) บทบาทด้านพิธีการทางศาสนา ซึ่งพิธีการทางศาสนาของวัดต่อชุมชนที่เป็นไปตาม อุดมคติของศาสนานั้น ได้แก่ พิธีการบรรพชาอุปสมบท การฝึกปฏิบัติธรรมและอบรมศีลธรรม จริยธรรมแก่ประชาชน การฟังเทศน์ฟังธรรม และเป็นสถานที่บำเพ็ญทานการกุศลต่างๆ ของวัดที่มีต่อ ชุมชน
- 3) บทบาทด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชนการสงเคราะห์ชุมชนของวัดนั้นโดยสรุปแบ่ง เป็น 2 ด้าน คือ การสงเคราะห์ทางด้านวัตถุ(อามิสสังคหะ) เช่น การให้บริการยืมวัตถุสิ่งของวัดใช้เพื่อ ใช้ในบุญพิธีต่าง ๆ การแบ่งลานวัดให้เป็นที่จอดรถแก่ชุมชน รวมทั้งการมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์ การรวบรวมจดุปัจจัยช่วยเหลือผู้ประสบภาวะวิกฤติจากภัยธรรมชาติต่าง ๆ เป็นครั้งคราว เป็นต้น การ สงเคราะห์ด้วยอามิสที่เป็นอุดมคติตามหลักธรรมนั้นจะต้องเป็นการสงเคราะห์ด้วยมุ่งหวังประโยชน์ เกื้อกูลและความสุขแก่ผู้รับจริง ๆ โดยไม่หวังผลประโยชน์หรือสิ่งตอบแทนใด ๆ เป็นการปฏิบัติหน้าที่

เพื่อหน้าที่ตามหลักธรรมคือความเมตตากรุณาอย่างแท้จริง

อีกด้านหนึ่งเป็นการสงเคราะห์ด้วยธรรมทาน (ธัมมสังคหะ) ได้แก่ การทำหน้าที่ของวัด ในฐานะเป็นสถาบันทางศาสนาที่ถ่ายทอดหลักธรรมวินัยหรืออุดคติทางศาสนาไปสู่ชุมชน เช่น การ เทศนาธรรม การบรรยายธรรม การสนทนาธรรม การให้คำปรึกษาแนะนำในทางธรรม เป็นต้น รวมทั้ง การจัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดในส่วนที่ส่งเสริมการศึกษา เรียนรู้ และประพฤติปฏิบัติตาม หลักไดรสิกขาแก่ชุมชนและสังคม

อย่างไรก็ตามบทบาทด้านการให้ธรรมทานหรือการสงเคราะห์ชุมชนด้วยหลักธรรมของวัด นั้นยังไม่เป็นไปอย่างกว้างขวางและมีประสิทธิภาพเท่าที่ควร เพราะวัดส่วนใหญ่ตกอยู่ในสภาพดั้งรับ หรือมีบทบาทในลักษณะหยุดนิ่งยังขาดบทบาทในเชิงรุก จะมีบ้างที่พระภิกษุไปสอนวิชา พระพุทธ ศาสนาตามโรงเรียนและบางวัดที่จัดกิจกรรมเกี่ยวกับการอบรมศีลธรรมจริยธรรมแก่ประชาชนและเยาวชน เช่น การจัดโครงการบวชเนกขัมมะจารี การรักษาอุโบสถศีล และการเข้าค่ายธรรมะ เป็นต้น แต่ก็นับ ว่ายังไม่เป็นไปอย่างกว้างขวาง มีเพียงวัดบางแห่งและพระภิกษุสงฆ์บางกลุ่มเท่านั้นที่จัดดำเนินการ ทางการคณะสงฆ์และวัดส่วนใหญ่ยังขาดการส่งเสริมอย่างเป็นระบบ เพื่อส่งเสริมบทบาทด้านนี้ให้เด่น ชัดและมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้นทางวัดจึงควรจัดตั้งกลุ่มหรือทีมงานเพื่อการจัดการอบรมไว้โดยเฉพาะ เมื่อ มีหน่วยงานหรือสถาบันใดดิดต่อมาก็พร้อมที่จะให้บริการได้ทันที

4) บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจแก่ชุมชนที่เป็นไปตามอุดมคติทางศาสนาของวัด นั้น ได้แก่ การที่วัดและพระภิกษุสงฆ์ให้การสงเคราะห์ทางด้านจิตใจแก่ประชาชนและชุมชน โดยการ ให้คำปรึกษา แนะนำ สั่งสอน และอบรมประชาชนด้วยหลักพุทธธรรมโดยตรง และโดยการประกอบ พิธีกรรมที่เป็นการเสริมสร้างความศรัทธาเชื่อมั่น ช่วยบำรุงขวัญและกำลังใจ แก่ประชาชนที่กำลัง ประสบกับความทุกข์ ความเดือดร้อนใจเนื่องจากปัญหาต่างๆ รุมเร้า บีบคั้น กดดัน หาทางออกไม่ได้ ทำให้เกิดความท้อแท้ หดหู่ ว้าวุ่น สับสน ต้องการที่พึ่งและกำลังใจ ซึ่งมีอยู่จำนวนไม่น้อยในชุมชน เมืองปัจจุบันที่เต็มไปด้วยปัญหานานปการ พิธีกรรมดังกล่าวนั้น เช่น การประพรมน้ำพระพุทธมนต์ การทำบุญสะเดาะเคราะห์ต่อชะตาด้วยการถวายสังฆทานและปล่อยนกปล่อยปลา เป็นต้น

นอกจากการให้คำปรึกษาแนะนำและประกอบพิธีกรรมเพื่อบำรุงขวัญและกำลังใจแก่ ประชาชนแล้ว การที่วัดจัดกิจกรรมส่งเสริมการปฏิบัติธรรมด้วยการฝึกอบรมสมาธิและวิปัสสนา แก่ ประชาชน ตลอดถึงการที่วัดและพระภิกษุสงฆ์สามเณรประพฤติปฏิบัติตนเป็นแบบอย่างที่ดี ปฏิบัติ ตรงตามหลักพระธรรมวินัยและอุดมคติทางสาสนาก็นับว่าเป็นทำหน้าที่ในการเป็นที่พึ่งพิงทางด้าน จิตใจแก่ชุมชนด้วยเช่นกัน

## 7.2.2.2 (2) บทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นไปตามความคาดหวังและ ความต้องการของสังคม

ในส่วนของบทบาทวัดค่อชุมชนเมืองที่เป็นไปตามความคาดหวังและความต้องการ ของสังคมนั้นสามารถแยกพิจารณาได้เป็นสองประเด็น

ประเด็นแรก คือ ความคาดหวังของสังคม จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่าชุมชนและสังคม คาดหวังให้วัดและพระภิกษุสงฆ์ประพฤติปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัยคือให้มีบทบาทหน้าที่เป็นไป ตามหลักการแห่งพระธรรมวินัยและอุดมคติของศาสนา ให้ศึกษาและปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัย อย่างเคร่งครัด เป็นแบบอย่างที่ดีแก่ชุมชน พร้อมทั้งทำการเผยแผ่หลักธรรมดังกล่าวลงสู่ชุมชนและสังคม ขณะเดียวกันก็คาดหวังให้วัดและพระภิกษุสงฆ์ได้มีบทบาทในการช่วยเหลือแก้ใข ผ่อนปรนบัญหาของ สังคมตามแนวทางแห่งพระธรรมวินัยและตามกำลังความสามารถที่จะกระทำได้

ประเด็นที่สอง คือ ความด้องการจำเป็นของสังคม เนื่องจากปัจจุบันชุมชนและสังคม เมืองมีความเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่องและรวดเร็ว ซึ่งสืบเนื่องมาจากการพัฒนาทางด้านวัตถุ เทคโนโลยี ข้อมูลสารสนเทศ และกระแสวัฒนธรรมจากดะวันดกที่ถาโถมเข้าสู่สังคมและชุมชนไทย จนทำให้โลก ในยุคปัจจุบันดูประหนึ่งมีขอบเขตเล็กลง ประชาชนในชุมชนและสังคมเมืองจึงต้องปรับเปลี่ยนตัวเอง ให้สอดคล้องกับสภาพแวดล้อมทุกขณะไม่ว่าจะเป็นการปรับตัวทางกายและทางใจ เพื่อสร้างความ สมดุลและความมั่นคงในการดำรงชีวิต ในท่ามกลางกระแสความเปลี่ยนแปลงและการปรับตัวของ สังคมและชุมชนเมืองในพื้นที่ศึกษาซึ่งมีความหลากหลายและความสลับซับซ้อนทางสังคมสูงนั้น ได้ ปรากฏปัญหาด่าง ๆ มากมายโดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาทางสังคม ไม่ว่าจะเป็นปัญหาครอบครัว ยาเสพ ดิด อาชญากรรม และแหล่งอบายมุขต่าง ๆ เป็นตัน ปัญหาเหล่านี้ได้ลิดรอนบ่อนทำลายความผาสุก ความอบอุ่น ความมั่นคง ความสงบเรียบร้อยและสันติสุขของสังคมเป็นอย่างมาก ซึ่งนับวันจะทวีความ รุนแรงยิ่งขึ้นถ้าสถาบันต่าง ๆ ของสังคมไม่ช่วยกันผนึกกำลังแก้ใขอย่างจริงจัง

ดังนั้นชุมชนและสังคมจึงมีความต้องการจำเป็นในการแก้ไขปัญหาในส่วนนี้ ซึ่งวัดก็ได้ เข้าไปมีบทบาทในการช่วยแก้ไขผ่อนปรนปัญหาตามความคาดหวังและความต้องการจำเป็นของชุมชน และสังคมได้ในระดับหนึ่ง เช่น บทบาทด้านการท่องเที่ยวที่ช่วยสร้างรายได้ให้แก่ชุมชน บทบาทด้าน การสังคมสงเคราะห์ มีการจัดสร้างอาคารจอดรถ ลานจอดรถ จัดแบ่งเขตพื้นที่และอาคารเช่าในพื้นที่ของวัด เป็นต้น บทบาทเป็นที่พักผ่อนหย่อนใจ เล่นกีฬา รวมทั้งบทบาทด้านอนุรักษ์มรดกทางศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณีไทย เป็นต้น ซึ่งบทบาทเหล่านี้เป็นไปตามความคาดหวังและความต้องการของสังคมที่ อนุวัดิตามสภาพความเปลี่ยนแปลงและความเป็นไปของสังคมและชุมชนเมืองในปัจจุบัน

Copyright by Mahidol University



กล่าวโดยสรุปบทบาทชองวัดต่อชุมชนเมืองที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันจึงเป็นทั้งบทบาทตาม อุดมคติของศาสนา ตามความคาดหวัง และความต้องการของสังคมและชุมชนดังที่ได้กล่าวมา

## 7.2.3 บทบาทที่เหมาะสมของวัดในบริบทของชุมชนเมืองในปัจจุบัน

จากผลการศึกษาวิเคราะท์บทบาทอของวัดในประเด็นที่ว่าบทบาทที่เหมาะสมของวัดในบริบท ของชุมชนเมืองในปัจจุบันควรจะเป็นอย่างไร ทำให้ทราบว่าภายใต้สภาพปัญหาและความเป็นไปของ ชุมชนเมืองในปัจจุบันนี้บทบาทที่เหมาะสมของวัดจะต้องเป็นบทบาทที่มีความสอดคล้องกับหลักการ แห่งพระธรรมวินัยและสภาพปัญหาในบริบทของชุมชนเมืองปัจจุบัน และมีความเหมาะสมสอดคล้อง กับสภาพและลักษณะของวัดนั้น ๆ กล่าวคือเป็นบทบาทที่วัดสามารถกระทำใด้จริงและกระทำใด้อย่างมี ประสิทธิภาพ สามารถช่วยเหลือ แก้ใจ บรรเทาปัญหาของชุมชนเมืองภายใต้สถานการณ์ปัจจุบันได้ใน ระดับหนึ่ง ขณะเดียวกันก็ไม่ขัดแย้งกับหลักการแห่งพระธรรมวินัย ซึ่งบทบาทดังกล่าวสามารถ อภิปรายได้ดังนี้

# 7.2.3.1 เป็น<mark>บทบาทที่สอดคล้องกั</mark>บหลักพระธร<mark>ร</mark>มวินัยแล<mark>ะ</mark>สภาพปัญหาใน บริบทของชุมชนเมืองในปัจจุบัน

จากการศึกษาสภาพปัญหาในบริบทของชุมชนเมืองปัจจุบันพบว่ามีปัญหาหลายอย่างเกิด ขึ้นในชุมชนไม่ว่าจะเป็นปัญหาทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม เช่น ปัญหาความเหลื่อมล้ำ ทางเศรษฐกิจ ความแออัดทางด้านประชากรและที่พักอาศัยของชุมชน แหล่งอบายมุข อาชญากรรม ยาเสพติด การขายบริการทางเพศและสถานเริงรมย์ต่าง ๆ รวมทั้งปัญหาด้านการจราจรและมลภาวะต่าง ๆ ที่มีอยู่ในชุมชนเมืองในปัจจุบัน ปัญหาเหล่านี้โดยสรุปแล้วแบ่งเป็นสองด้าน คือ ปัญหาด้านวัตถุ และ ปัญหาด้านจิตใจ ซึ่งทั้งสองส่วนมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน เมื่อพิจารณาบทบาทของวัดในปัจจุบันจะ เห็นว่ามีบทบาทหลายอย่างที่เป็นการช่วยแก้ไขและบรรเทาปัญหาของชุมชน เช่น

ด้านการศึกษาที่มีการจัดการเรียนการสอนวิชาชีพระยะสั้นขึ้นในวัดแก่ประชาชนทั่วไป รวมทั้งการจัดมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียนนักศึกษาที่เรียนดีมีความประพฤติเรียบร้อยแต่ผู้ ปกครองมีรายได้น้อย เป็นต้น นับว่าบทบาทด้านนี้ของวัดเป็นการช่วยลดช่องว่างในสังคมได้ในระดับหนึ่ง หรืออาจเรียกว่าเป็นการเกลี่ยในสังคมคือช่วยเกลี่ยทรัพย์จากคนรวยไปช่วยคนจน เป็นการหมุนเวียน ทรัพยากรโดยผ่านกิจกรรมการกุศลของวัด ทำให้ผู้มีรายได้น้อยมีโอกาสที่ดีขึ้น

ด้านการท่องเที่ยว วัดที่มีบทบาทเด่นชัดในด้านการท่องเที่ยวในพื้นที่ศึกษามีอยู่ 2 วัด คือ วัดมหาพฤฒารามวรวิหาร และวัดหัวลำโพง ซึ่งเป็นวัดที่มีสถาปัตยกรรม ศิลปกรรม และ COVIGAT OV MANICOL UNIVERSITY จิตรกรรมที่ใหญ่โดและสวยงาม มีการให้บริการนักท่องเที่ยวหลายอย่าง เช่น จัดทำแผนผังแสดง อาคารสถานที่ด่างๆ ในบริเวณวัด ติดตั้งป้ายหรือกระดานความรู้ตามจุดต่างๆ ซึ่งมีทั้งภาษาไทยและ ภาษาอังกฤษเพื่อให้ความรู้และข้อมูลต่างๆ ที่ถูกต้องแก่นักท่องเที่ยว มีห้องน้ำห้องสุขาที่สะอาดไว้บริการ เป็นต้น บทบาทด้านการเป็นแหล่งท่องเที่ยวของวัดนับว่ามีส่วนช่วยส่งเสริมเศรษฐกิจแก่ชุมชน เพราะ ทางวัดได้อนุญาตให้ประชาชนตั้งร้านค้า หาบเร่ แผงลอย ภายในบริเวณวัดได้ และนักท่องเที่ยว ที่มาพักค้างแรมหลายวันก็มักจะเช่าบ้านพักหรือโรงแรมที่มีอยู่ในชุมชนและมีการจับจ่ายใช้สอยต่างๆ ทำให้มีรายได้เกิดขึ้นแก่ประชาชนซึ่งจะส่งผลให้เศรษฐกิจของชุมชนดียิ่งขึ้น

ด้านพิธีการทางศาสนา เช่น การบรรพชาอุปสมบท การจัดโครงการปฏิบัติธรรม อบรม ศีลธรรมจริยธรรม การทำบุญเลี้ยงพระ ถวายสังฆทาน การรดน้ำมนต์ สะเดาะเคราะห์ รวมทั้งการจัด งานศพ เป็นต้น บทบาทด้านพิธีกรรมเหล่านี้นับว่ามีส่วนในการช่วยจัดระเบียบวินัย รวมทั้งช่วยบำรุง ขวัญและกำลังใจแก่สมาชิกของสังคมและชุมชน ทำให้เกิดความเป็นกลุ่มแห่งความสมัครสมานสามัคคื อย่างไม่เป็นทางการเกิดขึ้นได้ เช่น กลุ่มผู้สูงอายุที่มาสมาทานรักษาอุโบสถศีลที่วัด เป็นด้น

ด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชน เช่น การแบ่งพื้นที่ของวัดให้เป็นลานจอดรถ รวมทั้ง จัดสร้างอาคารจอดรถขึ้นในวัดเพื่อบริการแก่ประชาชน การอนุญาตให้ตั้งโรงเรียนฆราวาสในพื้นที่ของวัด การจัดให้เช่าพื้นที่และก่อสร้างอาคารดึกแถวสำหรับเช่าพักอาศัยแก่ประชาชน เป็นต้น ซึ่ง กิจกรรม เหล่านี้เป็นการช่วยบรรเทาปัญหาความแออัดยัดเยียดด้านที่พักอาศัย และปัญหาการจราจรแก่ชุมชนได้ ในระดับหนึ่ง ส่วนการสงเคราะห์ด้วยธรรมทานนับว่าเป็นส่งเสริมศีลธรรมและจริยธรรมที่ดีงามแก่ชุมชน

ด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิดใจ เช่น การให้คำปรึกษาแนะนำในทางธรรม การจัดกิจกรรม ภาคการปฏิบัติธรรม หรือการฝึกฝนอบรมจิดใจให้สะอาด สว่าง สงบ มีความเข้มแข็งมั่นคงทางด้านจิตใจ ด้วยการปฏิบัติสมาธิและวิบัสสนากรรมฐาน ซึ่งกิจกรรมเหล่านี้นับว่าเป็นการส่งเสริมสุขภาพจิดที่ดีแก่ ประชาชนและชุมชน ทำให้บุคคลมีภูมิคุ้มกันทางจิดใจที่จะต่อสู้กับบัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ ในชีวิดได้ สามารถดำเนินชีวิดให้มีความสุขในสังคมได้ด้วยดี

ด้านเป็นสถานที่พักผ่อน หย่อนใจ ออกกำลังกาย เช่น วัดบางแห่งในพื้นที่ศึกษามีการ จัดบริเวณวัดให้สะอาด ร่มรื่น ร่มเย็น มีการจัดม้านั่งตามจุดต่าง ๆ มีพื้นที่สำหรับเยาวชนมาเล่นกีฬา เป็นต้น บทบาทด้านนี้นับว่ามีส่วนช่วยส่งเสริมสุขภาพกายและสุขภาพจิดแก่ประชาชนใด้พอสมควร แต่วัดที่มี บทบาทเช่นนี้มีอยู่น้อยมากในชุมชนเมือง

ด้านเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย เช่น การอนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณี ดั้งเดิม และการอนุรักษ์ศิลปวัตถุ สถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรมต่างๆ ที่มีอยู่ภายในวัด นั้นนอกจากเป็นประโยชน์ในการช่วยอนุรักษ์เอกลักษณ์ของชาติแล้วยังเป็นการส่งเสริมการด้าน เศรษฐกิจและการท่องเที่ยวแก่ชุมชนด้วย เพราะนักท่องเที่ยวชาวต่างชาติที่มาเที่ยวเมืองไทยมักจะ นิยมไปเที่ยวที่วัดไปเยี่ยมชมสิ่งที่เป็นศิลปวัฒนธรรมและประเพณีไทยที่มีอยู่ภายในวัด

จากที่กล่าวมาจะเห็นว่าบทบาทของวัดนอกจากจะเป็นบทบาทที่สอดคล้องกับสภาพ ปัญหาในบริบทของชุมชนเมืองแล้ว ยังสอดคล้องกับหลักการแห่งพระธรรมวินัยซึ่งบทบาทเหล่านั้น โดยสรุปแล้วมักจะเป็นไปตามหลักใตรสิกขา หลักสังคหวัดถุธรรม และหลักบุญกิริยาวัตถุ ดังที่ได้กล่าว ไว้ในส่วนของความสอดคล้องระหว่างบทบาทของวัดกับหลักการแห่งพระธรรมวินัย

# 7.2.3.2 เป็นบทบาทที่เหมาะสมสอดคล้องกับศักยภาพและลักษณะทาง กายภาพของวัดนั้น ๆ

🕟 เนื่<mark>อง</mark>จากแต่ละวัดมีศักย<mark>ภาพ</mark>และลักษณะทางกา<mark>ยภ</mark>าพที่แตกต่า<mark>งกั</mark>น ไม่ว่าจะเป็นในแง่ ของ<mark>อา</mark>คารสถานที่<mark>และศาสนวัตถุอื่นๆ ที่มีอยู่ภายในวัด เช่น บางวัดมี</mark>อาคาร เส<mark>น</mark>าสนะ และปูชนีย วัตถุ<mark>ส</mark>ถานอยู่จ<mark>ำน</mark>วนมาก บางวัดม<mark>ือาคารเสนาสนะที่ใหญ่โต ทำให้มีควา</mark>มพร้อมใน<mark>เรื่</mark>องอาคารสถานที่ ซึ่ง<mark>สามารถที่ใช้เป็นสถานที่จัดกิจกรรมที่เป็นประโยชน์ต่อชุมชน บางวัดมีข้อจำกัดใน</mark>เรื่องอาคารสถาน ที่ซึ่<mark>งคั</mark>บแคบ มีจ<mark>ำนวนน้อยไม่เพ<mark>ียงพอแล<mark>ะไม่มี</mark>ควา<mark>มพร้อ</mark>มในการใช้จัดก<mark>ิจ</mark>กรรมที่เป็น<mark>ป</mark>ระโยชน์ต่อชุมชน</mark></mark> รวมทั้งไม่สามารถ<mark>ใช้ประโยชน์ใด้อย่างเต็มสักยภาพ เป็นต้น หรือในแง่</mark>ของบุคลาก<mark>รโ</mark>ดยเฉพาะบุคลากร หลักข<mark>องวัด คือพระภิกษุสามเณร เช่น วัดบางแห่งวัด</mark>มีพระภิกษ<mark>ุสาม</mark>เณ<mark>รอาศัยอยู่จ</mark>ำนวนมาก บางแห่ง มีพระภิก<mark>ษุสามเณรอยู่จำนวนน้อย บางวัคมีพระภิกษุสามเณรที่เป็นจบนัก</mark>ธรร<mark>ม</mark>และเป็นมหาเปรียญชั้น หลายรูปนอกจากจะเรียนนักธรรมบาลีแล้วยังเรียนที่มหาวิทยาลัยสงฆ์และ สงอยู่จำนวนมาก มหาวิทยาลัยของรั<mark>ฐและเอกชนอีกหลายแห่ง ในขณะที่บางวัดมีพระ</mark>ภิกษุสามเณรที่เป็นเปรียญธรรม เพียงไม่กี่รูป เป็นต้น ในแง่ของทุนทรัพย์หรือราย**ได้และ**งบประมาณในการจัดกิจกรรมของแต่ละวัดก็ แตกต่างกัน บางวัดมีแหล่งทุนดีมีผู้สนับสนุนให้ความอุปถัมภ์บำรุงเวลาที่วัดมีกิจกรรมต่างๆ เป็นอย่าง ดี เพราะเจ้าอาวาสและพระเถระผู้ใหญ่ในวัดเป็นที่เคารพศรัทธาของประชาชนในชุมชน ซึ่งสิ่งเหล่านี้ ส่งผลกระทบต่อการดำเนินบทบาทและกิจกรรมของวัด ดังนั้นวัดต่างๆ จึงควรดำเนินบทบาทและ กิจกรรมให้เหมาะสมสอดคล้องกับสภาพที่เป็นจริงของแต่วัด

อย่างไรก็ตามจะเห็นได้ว่าวัดในพื้นที่ศึกษาหลายวัดที่ได้ดำเนินบทบาทและกิจกรรมที่ เหมาะสมสอดคล้องกับสภาพความจริงที่เป็นอยู่ ทำให้แต่ละวัดมีบทบาทที่เด่นชัดแตกต่างกัน เช่น วัด มหาพฤฒารามวรมหาวิหารมีบทบาทเด่นในด้านการศึกษา การเผยแผ่ การอบรม และกิจกรรมภาคการ ปฏิบัติธรรม เช่น การจัดโครงการปฏิบัติธรรมในวันสำคัญทางศาสนาและวันสำคัญของชาติ เป็นต้น วัด หัวลำโพงมีบทบาทเด่นด้านการท่องเที่ยว และด้านการสังคมสงเคราะห์ชุมชน เป็นต้น

Copyright by Mahidol University

กล่าวโดยสรุปบทบาทที่เหมาะสมของวัดในบริบทของชุมชนเมืองนั้น ได้แก่ บทบาท ที่มีความสอดคล้องกับหลักการแห่งพระธรรมวินัยและอุดมคติของศาสนา สอดคล้องกับสภาพปัญหา และความเป็นไปในบริบทของชุมชนเมืองในปัจจุบันและเหมาะสมสอดคล้องกับสภาพและลักษณะ ที่แท้จริงของแต่ละวัด

## 7.2.4 ปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชน

จากการศึกษาวิเคราะห์ถึงบทบาทของวัดต่อชุมชนเมืองทำให้ทราบว่าในการแสดงบทบาทต่อ ชุมชนของวัดนั้นยังมีปัจจัยที่เกี่ยวข้องอยู่หลายประการด้วยกัน โดยแบ่งเป็นปัจจัยภายนอกและปัจจัย ภายในได้ดังนี้

#### 7.2.4.1 ปัจจัยภายน<mark>อก</mark>

้ ปัจจัยภายนอกท<mark>ี่มีส่วนเกี่ยวข้องกับ</mark>การแสดงบทบาท<mark>ข</mark>องวัด<mark>นั้</mark>น ไ<mark>ด้</mark>แก่

#### 1) สภาพความเป็นไปของชุมชน

เนื่องจากชีวิตความเป็นอยู่ของพระภิกษุสงฆ์สามเณรและความเป็นไปของวัดต้องอาศัย การอุปถัมภ์บำรุงด้านปัจจัย 4 จากประชาชนในชุมชน เมื่อเกิดภาวะวิกฤติขึ้นในชุมชนย่อมส่งผล กระทบต่อการดำเนินบทบาทและกิจกรรมของวัดได้เช่นกัน ดังนั้นสภาพปัญหาและความเป็นไปของ สังคมและชุมชนจึงมีส่วนในการกำหนดบทบาทของวัด

## 2) ความศรัทธาของประชาชน

สรัทธานั้นเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ยาก ดังจะเห็นได้จากสังคมไทยปัจจุบันนี้ไม่ค่อยมีใครเชื่อ ใคร รัฐบาล นักการเมืองและข้าราชการส่วนใหญ่ไม่ได้รับเชื่อถือสรัทธาจากประชาชน สรัทธาจึงเป็น เรื่องที่สร้างได้ยาก แต่เมื่อเกิดขึ้นแล้วก็สามารถที่จะนำมาเป็นทุนหรือพลังในการสร้างสรรค์และพัฒนา สังคมและชุมชนได้ ดังเช่นสรัทธาที่พุทธสาสนิกชนมีต่อวัดและพระภิกษุสงฆ์นั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่และยัง คงดำรงอยู่ในหมู่พุทธสาสนิกชนส่วนใหญ่ในชุมชนและสังคมปัจจุบัน ดังนั้นหากมีการบริหารจัดการทุน ทางสรัทธาดังกล่าวนั้นมาเป็นทุนในการจัดกิจกรรมของวัดที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อชุมชนก็จะทำให้วัด มีบทบาทในการสร้างสรรค์พัฒนาและแก้ไขบรรเทาปัญหาของชุมชนได้ดียิ่งขึ้น

## 3) พระราชบัญญัติกณะสงฆ์

เนื่องจากวัดอยู่ภายใต้การปกครองตามบทบัญญัติแห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ และใน พระราชบัญญัติคณะสงฆ์มีบทบัญญัติในส่วนที่ส่งผลต่อบทบาท เช่น หมวดว่าด้วยวัด และศาสนสมบัติ เป็นต้น ซึ่งวัดจะต้องดำเนินบทบาทและกิจกรรมให้เป็นไปตามบทบัญญัติแห่ง พระราชบัญญัติคณะ สงฆ์ด้วยเช่นกัน

#### 7.2.4.2 ปัจจัยภายใน

้ ปัจจัยภายในของวัด<mark>ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกั</mark>บการดำเนินบทบาทและกิจกรรมของวัดนั้นใด้แก่

## 1) <mark>หลั</mark>กพระธรรมวินัย<mark>แล</mark>ะกฏระเบียบของ<mark>วัด</mark>

หลักพระธรรมวินัยและกฎระเบียบของวัดนั้นนับว่ามีความเกี่ยวข้องกับการแสดง
บทบาทของวัดเป็นอย่างมาก อาจกล่าวได้ว่าพระธรรมวินัยเป็นทุนทางด้านปัญญาของวัดซึ่งเกิดจาก
การที่วัดเป็นสถาบันที่สืบสานพระธรรมวินัยอันเป็นพระปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า ที่สามารถให้คำ
ตอบได้ว่า ชีวิตคืออะไร โลกคืออะไร ชีวิตควรจะเป็นอย่างไร หลักพระธรรมวินัยที่เกิดจากพระปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้านั้นนับว่าเป็นปัญญาหรือความรู้ที่แท้จริง(สัจจะ) ที่สามารถนำมาเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตและพัฒนาสังคมและชุมชนไปสู่สันดิสุขที่แท้จริงได้ พระธรรมวินัยและกฎระเบียบของวัดมีส่วนเกี่ยวข้องกับการแสดงบทบาทของวัดเพราะวัดจะต้องดำเนินบทบาทให้เป็นไปตามหลักการแห่งพระธรรมวินัย และกฎระเบียบแบบแผนที่ตั้งไว้

# 2) อาการสถานที่ของวัด

อาคารสถานที่เป็นอีกปัจจัยหนึ่งที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชน วัดที่มีความพร้อมทางด้านอาคาร สถานที่ เช่น ที่ดินอันเป็นพื้นที่ของวัด ตลอดจนอาคาร เสนาสนะ และปูชนียวัตถุสถานต่างๆ ที่มีอยู่ภายในวัดซึ่งเป็นสิ่งที่สามารถใช้บำเพ็ญประโยชน์ที่เหมาะสมของวัด ต่อชุมชนใด้ วัดที่มีความพร้อมในด้านอาคารสถานที่ดังกล่าวย่อมสามารถดำเนินบทบาทและกิจกรรมที่ เป็นประโยชน์ต่อชุมชนใด้อย่างกว้างขวาง ดังนั้นปัจจัยทางด้านอาคารสถานจึงเป็นสิ่งที่มีส่วนเกี่ยวข้อง สัมพันธ์กับการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชน

#### 3) บุคลากร

ปัจจัยทางด้านบุคลากรนับว่ามีความสำคัญยิ่งต่อการแสดงบทบาทของวัดกับชุมชน
บุคลากรหลักสำคัญซึ่งมีอิทธิพลต่อการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชนมากที่สุดภายในวัดนั้นได้แก่เจ้าอาวาส
COpyright by Mahidol University

เนื่องจากเจ้าอาวาสเป็นผู้มีอำนาจสูงสุดในการบริหารปกครองวัดตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ดังนั้น วัดจะมีบทบาทและกิจกรรมมุ่งเน้นไปในทิศทางใดจึงขึ้นอยู่กับเจ้าอาวาสเป็นส่วนสำคัญ หากเจ้าอาวาส เป็นผู้ที่มีคุณภาพและศักยภาพสูงเป็นที่เคารพศรัทธาของพระภิกษุสามเณรภายในวัดและเป็นที่ศรัทธา เลื่อมใสของประชาชนในชุมชน ขวนขวายเอาใจใส่ต่อภาระและธุระของพระศาสนา ย่อมสามารถ บริหารจัดการวัดให้มีประโยชน์เกื้อกูลต่อชุมชนได้มาก นอกจากเจ้าอาวาสแล้วบุคลากรส่วนใหญ่ของวัด คือ พระภิกษุสงฆ์และสามเณรที่มีอยู่ภายในวัดนั้น ๆ ก็นับว่ามีส่วนสำคัญในการแสดงบทบาทของวัดต่อ ชุมชนเช่นกัน

ดังนั้นวัดที่มีผู้ปกครองหรือเจ้าอาวาส และพระภิกษุ สามเณร ที่มีคุณภาพสูงย่อมสามารถ อำนวยบทบาทที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อชุมชนใด้มาก จึงกล่าวได้ว่าบทบาทและกิจกรรมของวัดต่อ ชุมชนจะเป็นไปอย่างกว้างขวางแค่ไหนมีประสิทธิภาพเพียงไรย่อมขึ้นอยู่กับคุณภาพของบุคลากร ภายในวัดด้วย

# 4) ทุน/งบประม<mark>าณ</mark>

กล่าวได้ว่าวัดเป็นแหล่งทุนหรือแหล่งเคลื่อนย้ายทุนทรัพย์ทางการเงินให้เป็นประโยชน์ ต่อชุมชนและสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในชุมชนเมืองที่แม้จะมีความเจริญก้าวหน้าทางเศรษฐกิจและ เทคโนโลยี แต่ก็มีความเหลื่อมล้ำทางสังคม มีทั้งคนรวยและคนจนจำนวนมาก วัดจึงทำหน้าที่เป็น แหล่งเกลี่ยในสังคม คือช่วยหมุนเวียนทรัพยากรจากคนรวยไปช่วยคนจน ช่วยแบ่งปันทรัพย์จากคนที่ มีรายได้มากไปช่วยคนที่มีรายได้น้อย เช่น วัดทั้งหมดในพื้นที่ศึกษาได้จัดมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์ แก่นักเรียนทั้งในระดับประถมศึกษา มัธยมศึกษา และอุดมศึกษา ที่เรียนดีมีความประพฤติเรียบร้อย แต่ผู้ปกครองมีรายได้น้อย โดยวัดได้จัดหาทุนโดยการตั้งตู้บริจาคและการประชาสัมพันธ์เชิญชวนให้ ประชาชนผู้มีจิตศรัทธาที่มีฐานะดีร่วมเป็นเจ้าภาพบริจาคมอบทุนดังกล่าว เป็นต้น ซึ่งประชาชนส่วน ใหญ่ได้ให้ความร่วมมือเป็นอย่างดี เพราะถือว่าการมอบทุนการศึกษาแก่นักเรียนนั้นเป็นการบำเพ็ญบุญ กุศลอย่างหนึ่งตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา

ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่าทุนทางการเงินและงบประมาณในการใช้จ่ายเพื่อกิจกรรมที่เป็น ประโยชน์ต่อชุมชนมีส่วนเกี่ยวข้องกับการแสดงบทบาทของวัดต่อชุมชนประการหนึ่ง เพราะวัดที่มี ความสามารถในการจัดหาทุนและงบประมาณได้มากย่อมสามารถที่จะดำเนินบทบาทและกิจกรรมที่ เป็นประโยชน์ต่อชุมชนได้มาก

#### 5) นโยบาย

นโยบายของวัดนับว่าเป็นอีกปัจจัยหนึ่งที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับการแสดงบทบาทของวัดต่อ ชุมชน วัดที่มีแนวนโยบายดี มีความชัดเจน มุ่งตรงต่อหลักธรรมและประโยชน์ที่เกื้อกูลต่อชุมชนย่อม สามารถกำหนดแนวทางและแผนงานในการแสดงบทบาทและกิจกรรมของวัดที่เป็นประโยชน์ต่อชุมชนได้ดี

#### 7.3 ข้อเสนอแนะ

การวิจัยเรื่องบทบาทของวัดกับชุมชนเมืองในเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร ครั้งนี้เมื่อได้บรรลุ ผลตามวัตถุประสงค์การศึกษา ทำให้เกิดความรู้ ความเข้าใจในบทบาทและความสัมพันธ์ของวัดกับ ชุมชนได้ดียิ่งขึ้น ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้

# 7.3.1 ข้อเสนอแนะทั่ว<mark>ไปเกี่ยวกับเรื่อ</mark>งที่วิจัย

- 1) วัดและพระภิกษุสงฆ์สามเณรควรศึกษาวิเคราะห์พระธรรมวินัยจากพร<mark>ะ</mark>ไตรปิฎกและวิจัย ชุมชนอย่างเป็นระบบให้มากขึ้น เพื่อจะได้เกิดความรู้ความเข้าใจและแตกฉานในหลักธรรม ร่วมทั้ง เข้าใจสภาพปัญหาและความเป็นไปของชุมชนและสังคมซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินบทบาทและ กิจกรรมของวัดให้มีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น
- 2) วัดควรจัดเวทีให้พระภิกษุสามเณรส่วนใหญ่ในวัดได้มีโอกาสในการแสดงออกซึ่งความรู้ ความสามารถที่จะเป็นประโยชน์ต่อชุมชนให้มากขึ้น และเมื่อมีกิจกรรมหรือโครงการเกี่ยวกับการอบรม ศีลธรรมจริยธรรมหรือโครงการปฏิบัติธรรมที่มีผู้เข้าร่วมงานจำนวนมาก ก็ควรจัดสรรเวลาเปิดโอกาสให้ มีการสนทนาธรรมโดยญาติช่วยกันถามพระภิกษุสงฆ์ช่วยกันดอบ คือให้เป็นไปในรูปแบบใจปัญหา วิสัชนาธรรมก็จะก่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจได้ดียิ่งขึ้น
- 3) วัดควรเปิดพื้นที่หรือเวทีทางสังคมให้ประชาชนในชุมชนและคณะสงฆ์ภายในเขตพื้นที่ อำเภอเดียวกันได้พบปะสนทนากันเพื่อแสดงความคิดเห็นในเรื่องราวต่าง ๆ ที่จะเป็นประโยชน์ต่อการ พัฒนาวัดพัฒนาชุมชนและเป็นแนวทางแห่งการรวมกลุ่มที่มีความสามัคคีเอื้ออาทรต่อกัน
- 4) วัดควรจัดตั้งทีมงานด้านวิชาการและด้านการเผยแผ่อบรมศีลธรรม จริยธรรม แก่ประชาชน และชุมชนไว้โดยเฉพาะ เมื่อมีหน่วยงานหรือสถาบันใดติดต่อมาก็พร้อมจะให้บริการได้ทันที และใน เชิงรุกควรมีกลุ่มหรือทีมงานที่มุ่งเน้นออกไปปฏิบัติศาสนกิจในด้านนี้อย่างจริง
- 5) วัดควรมีระบบในการเสริมสร้างและพัฒนาคุณภาพของบุคลากรในวัด เช่น จัดให้มีการฝึก อบรมพระภิกษุ สามเณร ให้เป็นนักพูด นักเทศน์ นักเผยแผ่ และนักบรรยายอย่างเป็นระบบ

6) หน่วยงานของรัฐที่เกี่ยวข้องในด้านนี้ควรให้ความสำคัญในสนับสนุนส่งเสริมและพัฒนา บทบาทและกิจกรรมของวัดเพื่อประโยชน์ต่อชุมชนให้มากขึ้น เช่น ร่วมมือกับทางคณะสงฆ์หรือ สถาบันการศึกษาอื่นจัดอบรมสัมมนาถวายความรู้แต่พระภิกษุสามเณร พร้อมทั้งพิจารณาอุดหนุนด้าน ทุนและงบประมาณแก่วัดซึ่งมีบทบาทเป็นประโยชน์ต่อชุมชนให้มากขึ้น

## 7.3.2 ข้อเสนอแนะเพื่อเป็นแนวทางในการวิจัยครั้งต่อไป

- 1) ควรวิจัยถึงระบบการจัดการศึกษาพระปริยั<mark>ติ</mark>ธรรมของวัดและพระภิกษุสงฆ์
- 2) ควรวิจัยถึงศักยภาพของพระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาสในการบริหารจัดการวัด
- 3) ควรวิจั<mark>ยถึงสถานภาพและการบริหารจัดการทางการเงินของวัด</mark>

33351817

4) คว<mark>รวิจัยถึงแนวโน้มความต้องการบทบาทของวัดและพร</mark>ะสงฆ์ใน 3 ทศวรรษหน้า

#### บรรณานุกรม

ภาษาไทย

- กมลรัตน์ หล้าสุวงษ์. (2527). <u>จิตวิทยาสังคม.</u> ภาควิชาแนะแนวและจิตวิทยาการศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรี<mark>นครินทรวิโรฒ</mark>
- กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2532). <u>วัดกับชีวิตไทย</u>. กรุงเทพฯ : คุรุสภาลาดพร้าว (2539). <u>วัดของเรา</u>. พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ : คุรุสภาลาดพร้าว
- กองพุทธ<sub>ั</sub>สถาน กรมการศาสนา. (2541). <mark>คู่มือการพัฒนาวัด อุทยานุการศึกษาในวัด ลานวัด ลานใจ</mark> ลานกีฬา. กระทรวงศึกษาธิการ กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์การศาสนา
- การ<mark>ศา</mark>สนา, กรม. (2542). รายงานการศาสนา ประจำปี 2542. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์การศาสนา กำธน สินธวานนท์, พลอากาศตรี. (2536). <u>สารานุกรมไทยสำหรับเยาวชนไทย โดยพระราชประสงค์ใน</u> <u>พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เล่ม 17.</u> กรุงเทพฯ : ด่านสุนทราการพิมพ์
- กีรติ ศรีวิเชียร. (2526). <u>การพัฒนาวัดของกรมการศาสนา.</u> กองแผนงาน กรมการศาสนา กระทรวง
- คนึงนิตย์ จันทบุตร. (2532). <u>สถานะและบทบาทของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย</u>. กรุงเทพฯ : สำนัก พิมพ์ภาพพิมพ์
- จรัญ แสงพุ่ม. (2520). <u>การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างความสะดวกในการเข้าถึงเมืองกับจำนวนประชา</u>
  <u>กรประเดิมในเขตเมือง.</u> ปริญญานิพนธ์การศึกษามหาบัณฑิต มหาวิทยลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร
- จรัล พรหมอยู่. (2526). <u>ความเข้าใจเกี่ยวกับสังคมไทย.</u> กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์
- จินดา พูนเกษม. (2527). <u>การยอมรับและการปฏิบัติงานตามบทบาทหน้าที่ของอาสาสมัครสาธารณสุข</u>
  <u>ประจำหมู่บ้าน (อสม.) ของจังหวัดนครสวรรค์ในโครงการสาธารณสุขมูลฐานกระทรวง</u>
  <u>สาธารณสข.</u> วิทยานิพนธ์วิทยาศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหิดล
- ฉัตรชัย พงศ์ประยูร. (2527). <u>ภูมิศาสตร์เมือง</u>. กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช
- ชม ขาวเจริญ, พระมหา. (2540). ค่าใช้จ่ายของวัด : กรณีศึกษาวัดราษฎร์ศรัทธากะยาราม จังหวัด <u>สมุทรสงคราม,</u> สารนิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิด มหาวิทยาลัยเกริก
- เชิดชาย เหล่าหล้า. (2520). สังคมวิทยาเมือง. กรุงเทพมหานคร : แพร่พิทยา University

- ณรงค์ จิตุตโสภโณ, พระมหา. (2527). การจัดกิจกรรมเพื่อประโยชน์แก่ชุมชน กฐินพระราชทานกรม การศาสนา ประจำปี 2527. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์กรมการศาสนา
- ดำรง ฐานดี. (2520). <u>สังคมวิทยาว่าด้วยการอาชีพ.</u> กรุงเทพฯ : ภาควิชาสังคมวิทยามานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยรามคำแหง
- ดำรงราชานุภาพ, สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ, กรมพระยา. (2503). <u>มูลเหตุแห่งการสร้างวัดในประเทศ</u> <u>ไทย.</u> พระนคร : กรมศิลปากร
- \_\_\_\_\_. (2514). <u>มูลเหตุแห่งการสร้างวัดในประเทศไทย.</u> (ในประชุมพระนิพนธ์เกี่ยวกับตำนานทาง พระพุทธศาสนา) กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร
  - (2471). <u>ตำนานพระพุทธเจดีย์.</u> กรุงเทพมหานคร : กรมศิลปากร
- ธเนศวร์ เจริญเมือง. (2540). 100 ปี การปกครองท้องถิ่นไทย พ.ศ.2440-2540. กรุงเทพฯ : คบไฟ นนท์ ธรรมสถิตย์. (2532). พระพุทธศาสนาและคณะสงฆ์ไทย, กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์กิติชัยสาส์น นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2537). วัฒนธรรมเมือง ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร มหาวิทยาลัยศิลปากร
- \_\_\_\_\_. (2538) <u>บทวิเครา<mark>ะห์เพื่อปรับเปลี่ยนทิศทา</mark>งสังคมไทย.</u> พ**ิม**พ์ครั้งที่ 4 <mark>ก</mark>รุงเทพมหานคร : มูลนิธิภูมิปัญญา
- เนตรนภิศ นาควัชระ และคณะ. (2525). <u>วัดในกรุงเทพฯ : การเปลี่ยนแปลงในรอบ 200 ปี (พ.ศ.</u> 2325-2525). กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
- บุญลือ วันทายนต์. (2539). <u>สังคมวิทยาศาสนา</u>. พิ<mark>มพ์ครั้งที่ 7, กรุ</mark>งเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย รามคำแหง
- ประยงค์ อุปเสน, พระมหา. (2539). <u>บทบาทของพระสงฆ์ในการบริหารและการจัดการศูนย์อบรมเด็ก</u> <u>ก่อนเกณฑ์ในวัดเขตจังหวัดหนองคาย.</u> พัฒนาชุมชนบัณฑิต คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์
- ประยุทธ์ ปยุดโด, พระมหา. (2513). "บทบาทของพระสงฆ์ในสังคมไทยในปัจจุบัน" ในบันทึกการ สัมมนาเรื่อง พุทธศาสนากับสังคมไทยปัจจุบัน, พุทธสมาคมแห่งประเทศไทยในพระบรม ราชูปถัมร่วมกับสยามสมาคมในพระบรมราชูปถัมภ์, 9-11 สิงหาคม 2512, กรุงเทพมหานคร ประเวศ วะสี. (2525). พุทธธรรมกับสังคม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์หมอชาวบ้าน

ปรีชาพล ดิยานันท์. (2535). การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของพระสงฆ์ในการใช้หลักพุทธธรรมให้คำปรึกษา เพื่อแก้ปัญหาชีวิตแก่ศาสนิกชนในสังคมปัจจุบัน : ศึกษาเฉพาะกรณีพระสงฆ์ที่อยู่ในเขต กรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาศาสนาเปรียบเทียบ มหาวิทยาลัยมหิดล

ปลิ้ม โชติษฐยางกูร. (2520). <u>คำบรรยายกฎหมายคณะสงฆ์</u>. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ปพานี ฐิติวัฒนา. (2523). <u>สังคมวิทยา</u>. กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช

ผจญ คำชูสังข์. (2541). <u>พุทธศาสนาในประเทศไทย.</u> ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

ฝ่ายพุทธศาสนสถาน. (2525). <u>ประวัติวัดทั่วราชอาณาจักร เล่ม 1</u>, กองพุทธศาสนสถาน กรมการศาสนา

พระ<mark>พุทธโฆสะ. (2463). <u>ปชัญจสูทนี</u>. กรุงเทพมหานคร : มหามกุฎราชวิทยาลัย พร<mark>ะญาณสังวร, สมเด็จ. (2537). <u>45 พรรษาของพระพุทธเจ้า</u>. ฉบับแก้ใจเพิ่มเดิม, กรุงเทพฯ : ชวน พิมพ์</mark></mark>

พระเทพเวที (ปร<mark>ะยุทธ์ ปยุตฺโต). (2530). <u>สถาบันสงฆ์ในสังคมไทย</u>. กรุงเทพฯ : ห้างหุ้นส่วนสามัญ นิติบุคคลสหประชาพาณิชย์</mark>

| (2531). <u>ทิศทางการศึกษาของคณะสงฆ์.</u> กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (2532). <u>พุทธศาสนากับสังคมไทย.</u> พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ : มูลนิธิโกมลคีมทอง                   |
| (2535). <u>ธรรมนูญชีวิต พุทธจริยธรรมเพื่อชีวิตที่ดีงาม</u> . พิมพ์ครั้งที่ 137 มูถนิธิพุทธธรรม       |
| (2535). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 7 กรุงเทพฯ มหาจุฬา                         |
| ลงกรณราชวิทยาลัย                                                                                     |
| (2535). <u>พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์.</u> กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม                   |
| พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตุโต). (2537). <u>รัฐกับพระพุทธศาสนาถึงเวลาชำระล้างหรือยัง,</u> พิมพ์ครั้งที่ 3 |
| กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม                                                                           |
| (2539). <u>ความสำคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำชาดิ.</u> พิมพ์ครั้งที่ 8, กรุงเทพฯ               |
| : มูลนิธิพุทธธรรม                                                                                    |
| (2539). <u>ลักษณะแห่งพระพุทธศาสนา.</u> พิมพ์ครั้งที่ 4, กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม                   |
|                                                                                                      |

พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺจิตฺโต). (2539). การปกครองคณะสงฆ์ไทย. พิมพ์ครั้งที่ 9, กรุงเทพฯ
: มูลนิธิพุทธธรรม Opyright by Wahidol University

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุคฺโต). (2517). <u>สถาบันสงฆ์กับสังคมปัจจุบัน.</u> กรุงเทพฯ มหาจุฬาลงกรณ ราชวิทยาลัย

\_\_\_\_\_. (2527). <u>สถาบันสงฆ์กับสังคมไทย</u>. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีมทอง พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2529). <u>การศึกษาของคณะสงฆ์ : ปัญหาที่รอทางออก.</u> กรุงเทพฯ มูลนิธิโกมลคีมทอง

พระศรีวชิรโมลี. (2541). <u>ที่ระลึกพระศรีวชิรโมลี (โสภณ โสภณจิตโต ป.ธ.9)</u>. กรุงเทพฯ อิมพาวเวอร์ พระสุธีวรญาณ. (2541). <u>พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ : รวมผลงานทางวิชาการเกี่ยวกับพุทธศาสนา</u>. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

\_\_\_\_\_\_. (2541). ประวัติวัดมหาพฤฒารามวรวิหาร. พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณ ราชวิทยาลัย

พระ<mark>อุ</mark>ดรคณาธิการ (ชวินทร์ สระคำ). (2506). ประวัติพระพุทธศาสนาในอินเดีย. กรุงเทพฯ โรงพิมพ์

พิฑูร มลิวัลย์. (2527). ประวัติวัดสำคัญของพุทธศาสนา ตอน 4. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์กรมการศาสนา พิพัฒน์ ปารมีชัย. (2544). ความสัมพันธ์ระหว่างความสะดวกในการเข้าถึงเมืองกับกิจกรรมทาง เศรษฐกิจของชุมชนเมืองในจังหวัดมหาสารคราม. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาภูมิศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคราม.

พิศวง ธรรมพันธา. (2523). สังคมวิทยาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. พุทธทาสภิกขุ. (2521). หลักธรรมสำคัญในพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์คุรสภา.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). มหาจุฬาวิชาการฯ : พุทธศาสตร์และสังคมศาสตร์. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

มาณพ พลไพรินทร์. (2527). คู่มือการบริหารกิจการคณะสงฆ์. กรุงเทพฯ : หจก.ชุติมาการพิมพ์.

ยศ สันตสมบัติ, ศาสตราจารย์. (2540). มนุษย์กับวัฒนธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

ราชบัณฑิตยสถาน. (2525) พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525 กรุงเทพมหานคร สำนัก พิมพ์อักษรเจริญทัศน์.

วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า, กรมพระยา. (2525). วินัยมุขเล่ม 3. พิมพ์ครั้งที่ 20, พระนครฯ : โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย.

Copyright by Mahidol University



- สำราญ ตันเรื่องศรี. (2530). <u>บทบาทที่เป็นจริงและบทบาทที่คาดหวังของสมาชิกกองอาสาสมัครรักษา</u>
  ดินแดน ศึกษาจากทัศนะของเจ้าหน้าที่ระดับอำเภอ สมาชิกกองอาสาสมัครรักษาดินแดน
  และกำนันผู้ใหญ่บ้านจังหวัดปราจีนบุรี. วิทยานิพนธ์พัฒนาชุมชน มหาวิทยาลันเกษตรศาสตร์
- สุธรรม ธีรภัทรธำรง. (2537). การศึกษาเปรียบเทียบบทบาทและกิจกรรมของวัดและพระสงฆ์ที่มีต่อการ ส่งเสริมสถานภาพของเด็กวัดในสังคมไทย. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาศาสนา เปรียบเทียบ มหาวิทยาลัยมหิดล
- สุบรรณ จันทบุตร. (2537). <u>วัดในฐานะเป็นฐานวัฒนธรรมไทยในประมวลบทความเรื่อง การบริการงาน</u> <u>วัฒนธรรม 2537</u>. สำนัก<mark>งานคณะกร</mark>รมการวัฒนธรรมแห่ง<mark>ช</mark>าติ กระทร<mark>ว</mark>ง ศึกษาธิการ
- สุภา <mark>อุทุโท, พระมหา. (2541). <u>บทบาทของพระสงฆ์ไทยใน 2 ทศวรรษหน้า (2541-2560)</u>. วิทยานิพนธ์ ปริญญามหาบัณฑิ<mark>ต สาขาพัฒนาชุมชน คณะสังคมศาสตร์ ม</mark>หาวิทยาลั<mark>ย</mark>ธรรมศาสตร์</mark>
- เสนา<mark>ะ</mark> ผดุงฉัตร. (2536). <u>พระพุทธศาสนากับสังคมไทย</u>. ฝ่ายเผยแผ่พระพุทธศาส<mark>น</mark>า กองศาสนศึกษา
- อเนก ทิพลือชา. (2526). ความคิดเห็นและบทบาทของผู้นำสมาคมทางพุทธศาสนาในการปรับด้วของ สมาชิกและประชาชนให้สอดคล้องกับความเป็นสมัยใหม่ของสังคมไทย. วิทยานิพนธ์หลักสูตร ปริญญาสังคมวิทยามหาบัณฑิต ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา จุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย
- อภิชัย พันธเสน. (2539). <u>การพัฒนาชนบทไทย : สมุทัยและมรรค ความหวัง ทางออก และทางเลือก</u> <u>ใหม่</u>. กรุงเทพฯ : มูลนิธิภูมิปัญญา
- อารโย ภิกขุ. (2516). <u>ผลกระทบของพุทธศาสนากับสังคมไทยบางด้านในปัจจุบัน.</u> รายงานการวิจัยประกอบ หลักสูตรนักวิจัยสังคมศาสตร์ รุ่น 9, สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ
- อุทิศ จึงนิพนธ์สกุล. (2525). <u>เศรษฐกิจวัดในกรุงเทพมหานคร (2325-2453).</u> วิทยานิพนธ์ปริญญา มหาบัณฑิต ภาควิชาประวัติศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย Copyright by Mahidol University

### ภาษาอังกฤษ

Brom, Leonard and Selznick, Philip. (1973). <u>Sociology Fifth edition</u>. New York: Harper and Row, Publishers.

Freeman, Michael. (1991). A golden souvenir of the temples of Thailand: their form and function. Asia Books co., Ltd.

Jonhson, James H. (1972). Urban Geography. New York: Pergamon Press Ltd.

Radhakrishnan. (1974). Religion and Society. London: George Allen and Unwin Ltd.

### Articles

Bellah, Robert. (1964). Religions Evolution American Sociological Review 14(1964), 358-374

Geertz, Clifford. (1975). Ritual and Social change: a Javaness Example American

Anthropologist. 59(1957), 32-54

3300

# ภาคผนวก 1. แบบสำรวจข้อมูลพื้นฐานทั่วไปเกี่ยวกับวัด 2. แนวคำถามในการสัมภาษณ์

ตอนที่ 1 สภาพทั่วไป

# 1. แบบสำรวจข้อมูลพื้นฐานทั่วไปเกี่ยวกับวัด (ชุด ก.)

คำชี้แจง โปรดกรอกรายละเอียดเกี่ยวกับข้อมูลต่างๆ ในช่วงเวลาบัจจุบัน ตามสภาพที่เป็นจริง ตาม รายการข้างล่างให้สมบูรณ์

| วัด                  |                | แขวง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | เขด                                                    |
|----------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                      |                | โทรศัพท์                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                        |
| โปรคา                | ทำเครื่องหมาย  | ✓ ในหัวข้อที่ตรงกับสถานม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | าาพของวัดแท่งนี้                                       |
|                      | 2. O la        | ยกเป็นวัดที่<br>วับพระราชทานวิสุงคามสีมา<br>ใได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                        |
|                      |                | มเณร ภายในวัด                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                        |
| รายก <mark>าร</mark> |                | จำนวน<br>ณ วันที่ 15 พฤษภาคม 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | อุปสม <b>บท</b> หรือบรรพชาภากฤดูร้อน<br>(เม.ย พ.ก. 43) |
| พระภิกษุ             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                        |
| สามเณร               |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                        |
| รวม                  |                | The state of the s |                                                        |
| เจ้าคณ<br>เจ้าคณะเขต | นะภาค<br>จำนวน | รูป เจ้าคณะแขวงรูว                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | าคณะภาครูป<br>ป พระอุปัชฌาย์ จำนวนรูป                  |
|                      |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | รูป พระวินยาธิการรูป                                   |
| พระเปรียญอาสาเ       | พัฒน           | รูป พระบัณฑิตอาสาพัฒนา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | รูป อื่น ๆ (ระบุ)รูป                                   |
|                      |                | Copyright by                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Mahidol University                                     |

ตอนที่ 4 จำนวนชี และสิษย์วัด ภายในวัด

| รายการ   | จำนวน                    | กำลังศึกษาในระดับ                |  |  |  |
|----------|--------------------------|----------------------------------|--|--|--|
| ,        | ณ วันที่ 15 พฤษภาคม 2543 | ประถม ม.ตัน ม.ปลาย สูงกว่าม.ปลาย |  |  |  |
| ชี       |                          |                                  |  |  |  |
| ศิษย์วัด | 2 21                     |                                  |  |  |  |
| รวม      | 72 9,0                   | 39                               |  |  |  |

# ตอนที่ 5 การศาสนสงเคราะห์กิจกรรมที่วัดจัดมีรายละเอียด ดังนี้

# 5.1 ด้า<mark>นบ</mark>ำบัด/รักษา

| กิจ <mark>ก</mark> รรม                                                                               | จำนวนคน                                                               |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|
|                                                                                                      | ผู้เข้าร <mark>ับ</mark> กา <mark>รบ</mark> ำบัด <mark>/</mark> รักษา |  |  |
| <mark>จ</mark> ัดเป็นสถา <mark>น</mark> บำบัดยาเสพต <mark>ิด</mark>                                  |                                                                       |  |  |
| จ <mark>ัด</mark> เป็นสถาน <mark>ที่พักฟื้นช่วยเห<mark>ลือผู้ป่วยโ</mark>รคเอ<mark>ดส์</mark></mark> |                                                                       |  |  |
| จัด <mark>เป็นสถานรักษาผู้ป่วยเป็นโรคเอ</mark> ดส์                                                   |                                                                       |  |  |
| จัดเป <mark>็นสถานที่รักษาพยาบาลด้วยสมุนไพร</mark>                                                   |                                                                       |  |  |
| อื่นๆ (ระบุ)                                                                                         |                                                                       |  |  |

# 5.2 ด้านบริการชุมชน โปรดทำเครื่องหมาย 🗸 ในช่องที่มีกิจกรรมนั้น ๆ

| รายการกิจกรรม                                  | จัด                | ไม่ได้จัด  |
|------------------------------------------------|--------------------|------------|
| จัดเป็นสวนสมุนไพร                              |                    |            |
| จัดเป็นห้องสมุด                                |                    |            |
| จัดเป็นพิพิธภัณฑ์เพื่ออนุรักษ์ศิลปวัตถุโบราณ   |                    |            |
| จัดเป็นศูนย์ฝึกวิชาชีพให้แก่ประชาชน            |                    |            |
| จัดให้ทุนการศึกษาแก่พรภิกษุสามเณร              |                    |            |
| จัดให้ทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียนทั่วไป    |                    |            |
| จัดให้ทุนอาหารกลางวันเด็กทั่วไป                |                    |            |
| มีการฌาปนกิจฟรีแก่ศพยากจน อนาถา ใร้ญาติ        |                    |            |
| มีลานจอดรถหรืออาคารจอดรถในวัด                  |                    |            |
| มีเขตจัดผลประโยชน์ เช่น ที่ดินเช่า ตึกเช่า ฯลฯ | Mahida             | Hlpiyorgi  |
| อื่นๆ (ระบุ)                                   | <del>Mariluu</del> | I OTHVELSI |

ตอนที่ 6 การเผยแพร่พระพุทธศาสนาที่จัดกิจกรรมภายในวัด ประจำปี 2542-2543 มีดังนี้

| กิจกรรรม                                                                               | จำ          |                 |             |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------|-------------|
|                                                                                        | ผู้สอน/อบรม | ผู้เข้าอบรม/ฟัง | ชื่อสถานที่ |
| สอนศีลธรรมและจริยธรรมในสถานศึกษา                                                       |             |                 |             |
| แสดงปาฐกถาธรรมตามหน่วยงานต่าง ๆ                                                        |             |                 |             |
| แสดงธรรมเทศนาในวันธรรมสวนะดลอดปี                                                       |             |                 |             |
| แสดงธรรมเท <mark>ศน</mark> าในวันธรรมสวนะเฉพาะในพรรษา                                  | 39          |                 |             |
| แสดงธรร <mark>มเทศนาให้แก่ผู้ต้องขังในเรือนจำ</mark>                                   | 5           |                 |             |
| แสดง <mark>ธรรมเทศนาให้แก่ผู้ป่วยโรคเอดส์</mark>                                       |             |                 |             |
| จัด <mark>ตั้ง</mark> หน่ว <mark>ยสงเคราะท์พุทธมามกะผู้เยาว์</mark>                    |             |                 |             |
| จั <mark>ดเ</mark> ข้าค่ายธรร <mark>มเพื่</mark> ออบรมเยาวชนต <mark>้านยาเสพติด</mark> |             |                 |             |
| จั <mark>ค</mark> โครงการป <mark>ฏิบัติธรรมบวชเนก<mark>ขัมมจารีประจำปี</mark></mark>   |             |                 |             |
| เ <mark>ปิ</mark> ดอบรมวิบ <mark>ัสสนากรรมฐาน</mark>                                   | _           |                 |             |
| เป <mark>ิด</mark> สอนนวกภ <mark>ูมิ</mark>                                            | 3           |                 |             |
| อื่น ๆ(ระบุ)                                                                           |             |                 |             |

# ตอนที่ 7 การศึกษา

| กิจกรรม                                        |  | เวน      |               |  |
|------------------------------------------------|--|----------|---------------|--|
|                                                |  | นักเรียน | ชื่อสถานศึกษา |  |
| จัดเป็นสถานที่สอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรม       |  |          |               |  |
| จัดเป็นสถานที่สอนพระปริยัติธรรม แผนกธรรมศึกษา  |  |          |               |  |
| จัดเป็นสถานที่สอนพระปริยัติธรรม แผนกบาลี       |  |          |               |  |
| จัดเป็นสถานที่สอนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา |  |          |               |  |
| จัดเป็นสถานที่สอนพระอภิธรรมแก่ประชาชน          |  |          |               |  |
| จัดเป็นสถานที่อบรมเด็กก่อนเกณฑ์                |  |          |               |  |
| จัดเป็นสถานที่สอนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์        |  |          |               |  |
| อื่นๆ (ระบุ)                                   |  |          |               |  |

| ลงนาม            | ผู้กรอกรายละเอียด |
|------------------|-------------------|
| ลงนาม            |                   |
| ถงน เม           | -                 |
| ตำแหน่งเจ้าอาวาส | ,                 |
| วันที่เดือน      | พ.ศ. 2542         |
|                  |                   |

### 2. แนวคำถามในการสัมภาษณ์

แนวคำถามในการสัมภาษณ์นี้ผู้วิจัยกำหนดไว้เพื่อเป็นแนวทางในการสัมภาษณ์เท่านั้น ส่วนในการสัมภาษณ์จริงซึ่งมีทั้งการสัมภาษณ์แบบเป็นทางการและแบบไม่เป็นทางการนั้น ย่อมมีราย ละเอียดของคำถามในการสัมภาษณ์มากกว่านี้ และในการสัมภาษณ์นั้นผู้วิจัยทำการสัมภาษณ์ทั้งพระ ภิกษุสามเณรและฆราวาส ตามแนวสัมภาษณ์ ดังนี้

# แนว<mark>สัมภาษณ์พระภิก</mark>ษุสามเณร

# 1. ข้อมู<mark>ลทั่วไปเกี่ยวกับผู้ให้สั</mark>มภาษณ์ที่เ<mark>ป็นพระภิกษุสามเ</mark>ณร

|          | ชื่อ | <u> </u>                                | ฉายา      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | อายุ                      | พรรษา                 | ที่อย  |
|----------|------|-----------------------------------------|-----------|-----------------------------------------|---------------------------|-----------------------|--------|
| วัด      |      | เขว                                     |           |                                         |                           |                       |        |
|          |      | ·····5                                  |           |                                         |                           |                       | •      |
| มัธยม(ระ | ູນຸ) | *************************************** | การศึกษาพ | ร <mark>ะปริยัติ</mark> ธรรม เ          | แผนกนัก <mark>ธ</mark> รร | เม <b>จบนักธร</b> รมข | řu     |
|          |      | รียญธรรม                                |           |                                         |                           |                       |        |
| ศึกษา(ระ | ະບຸ) |                                         | ตำแหน่ง   | <mark>หน้าที่ใ</mark> นปัจจุบั          | <u> </u>                  |                       | ****** |

# 2. ข้อมูล<mark>สภาพทั่วไปของวัดที่ทำการศึกษา</mark>

- ประวัติการก่อตั้งวัด
- ประเภทของวัด
- ศาสนสถาน/ศาสนวัตถุภายในวัด /การใช้ประโยชน์จากศาสนสถานและศาสนวัตถุ
- พื้นที่/การขยายพื้นที่/การใช้ประโยชน์จากพื้นที่
- ถำดับเจ้าอาวาส และตำแหน่งทางการปกครองคณะสงฆ์
- จำนวนพระภิกษุ สามเณร แม่ชี ศิษย์วัด และผู้อาศัยวัด
- การรับพระภิกษุ สามเณร แม่ชี ศิษย์วัด และผ้อาศัยวัด
- ระเบียบการบริหารงานและการปกครองภายในวัด
- การจัดการศึกษาภายในวัด

# 3. ข้อมูลด้านความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับสังคม ชุมชน

- การร่วมมือกับสถาบัน องค์กรสงฆ์ไทยในด้านต่าง ๆ กิจกรรมโครงการ/ขั้น ตอน/ กระบวนการ/รายละเอียด เป็นอย่างไร Vright by Mahidol University

- การร่วมมือกับหน่วยงานภาครัฐและเอกชน กิจกรรม โครงการ/ขั้นตอน/กระบวนการ/ รายละเอียด เป็นอย่างใร
  - งานด้านการให้บริการแก่สังคมและชุมชน
  - กิจกรรม โครงการ
  - ลักษณะการดำเนินงาน
  - บุคลากรที่เกี่ยวข้อง
  - สถานที่
  - ทุน งบประมาณ
  - ปัญหา อุปสรรค เป็นอย่างไร

# 4. ข้อมูลเกี่ยว<mark>กั</mark>บบทบาทของวัด

### บทบ<mark>าท</mark>ด้านการศึกษา

- ถามถึงการจัดการศึกษาด้านพระปริยัติธรรม ทั้งแผนกธรรม บาลี ธรรมศึกษา โรงเรียน พุทธศาสนาวันอาทิตย์ การศึกษาปริยัติสามัญ และเปิดการเรียนการสอนอภิธรรมแก่ประชาชนมีหรือไม่ ถ้ามี มีความเป็นมาอย่างไร มีการจัดการอย่างไร วัตถุประสงค์ เป้าหมาย หลักสูตร กระบวนการเรียน การสอน การใช้สื่อหรือนวัตกรรมเพื่อการศึกษา จำนวนครู อาจารย์ นักเรียน ชั้นที่เปิดทำการเรียนการ สอน ระยะเวลาที่เปิด ปิด และนิตยภัตเป็นอย่างไร ชุมชนและสังคมมีส่วนเกี่ยวข้องอย่างไรหรือไม่ หน่วยงานที่สนับสนุนส่งเสริม ทุน งบประมาณ ปัญหา อุปสรรค ฯลฯ
- ถามถึงการใช้พื้นที่เพื่อการศึกษา เช่น วัดมีพื้นที่อันเป็นที่ตั้งของโรงเรียนอื่นใดอีกหรือไม่ โรงเรียนเหล่านั้นมีส่วนเกี่ยวข้องกับวัดอย่างไรบ้าง เช่น การขอใช้สถานที่ การเรียนการสอน การส่ง เสริมด้านบุคลากร และการมอบทุนการศึกษาสงเคราะห์แก่นักเรียน
- มีการใช้สถานที่และการจัดกิจกรรมนิทรรศการเพื่อการเรียนรู้แก่สังคมชุมชนอย่างไรหรือไม่ เช่น เปิดการอบรมให้ความรู้ทางด้านศาสนา จัดให้มีการบรรยายธรรม ปาฐกถา การสัมมนาทางวิชาการ เปิดการเรียนการสอนอภิธรรมหรือไม่ และเป็นสถานที่อบรมส่งเสริมในด้านวิชาชีพต่าง ๆ แก่ประชาชน อย่างไรหรือไม่ เช่น ถามถึงลักษณะและรูปแบบ วิธีการ บุคลากร วัตถุประสงค์ เป้าหมาย ระยะเวลา ทุน งบประมาณ ผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง ตลอดจนปัญหาอุปสรรคในการดำเนินงาน
  - มีการจัดตั้งเป็นศูนย์ศิลป วัฒนธรรม หรือพิพิธภัณฑ์เพื่อการศึกษาหรือไม่ โดยถามถึง

รายละเอียดต่างๆ เช่น ประวัติความเป็นมา วัตถุประสงค์ เป้าหมาย ทุน งบประมาณ รูปแบบ วิธีการ แนวคิดในการจัดตั้ง รวมทั้งบุคคลและหน่วยงานที่มีส่วนเกี่ยวข้อง ตลอดจนปัญหาและอุปสรรคใน การดำเนินการ เป็นอย่างไร จำนวนผู้มาใช้บริการ และช่วงเวลาเปิด-ปิด เป็นต้น

- มีโบราณสถาน โบราณวัตถุ ห้องสมุด หอพระไตรปิฏกไว้บริการเพื่อการเรียนรู้แก่ ประชาชนอย่างไรหรือไม่ ถ้ามี มีลักษณะของการดำเนินการอย่างไร ฯลฯ
- การร่วมมื<mark>อกับหน่</mark>วยงานภาครัฐ และเอกชน ในด้านการศึกษาเรียนรู้แก่ประชาชนมีหรือ ไม่ ถ้ามี ลักษณะการร่วมมือเป็นอย่างไร มีปัญหาและอุปสรรคมากน้อยแค่ไหน ประชาชนให้ความร่วม มือดีหรือไม่ เพราะอะไร เป็นต้น

# บทบาทด้านการท่องเที่ยว

- ถามถึงการบริหารจัดการด้านการท่องเที่ยวของวัด เช่น ทางวัดมีการจัดให้บริการแก่นัก ท่องเที่ยวอย่างไรบ้างแต่ละวันมีนักท่องเที่ยวผ่านเข้าออกวัดจำนวนเท่าไรนักท่องเที่ยวส่วนใหญ่มาจากไหน และนิยมมาเที่ยวชมวัดในช่วงเวลาใดมากที่สุด ในวัดมีอะไรที่เป็นสิ่งสำคัญที่สามารถดึงดูดนักท่อง เที่ยวได้มากที่สุด ประชาชนและชุมชนได้รับประโยชน์อะไรจากบทบาทด้านการท่องเที่ยวของวัด เป็นต้น

### บ<mark>ทบาทด้านพิธีการทางศาสนา</mark>

- การประชุมทำสัง**มกรรมตามหลักพระธรรมวิ**นัย เช่น การลงอุโบสถฟังพระปาฏิโมกข์ การ อุปสมบท การทอดกฐิน การกรานกฐิน ฯลฯ มีลักษณะของบทบาทการดำเนินกิจกรรมอย่างไร หน่วย งานและบุคคลที่มีส่วนเกี่ยวข้องมีใครบ้าง สถานที่ ระยะเวลาและจำนวนบุคคลที่เข้าร่วมใน กิจกรรม ทั้งพระสงฆ์และฆราวาส
- ทางวัดมีกิจกรรม หรือโครงการในการสืบสานพระพุทธศาสนาหรือไม่ ถ้ามีรายละเอียด เป็นอย่างไร

# บทบาทในด้านประเพณี/พิธีกรรมทางศาสนา

- ทางวัดได้จัดให้มีประเพณีและพิธีกรรมทางศาสนาอะไรบ้าง เช่น งานเทศกาลประจำปี การประกอบพิธีกรรมในวันสำคัญทางศาสนา งานบวช งานศพ งานบุญกุศลต่าง งานอบรมศีลธรรม จริยธรรมแก่ประชาชน เป็นต้น
  - มีวัดถุประสงค์ในการจัดอย่างไร
  - รูปแบบการจัดเป็นอย่างใรright by Mahidol University

- ระยะเวลาที่เริ่มบทบาท
- เวลาที่เลิกบทบาท/สาเหตุ
- สถานที่ใช้ที่ใหน เพราะอะไร
- จำนวนศาสนิกชนที่เข้าร่วมในพิธีกรรม /การขยายตัวเพิ่มขึ้นหรือลดลง/สาเหตุ
- ประเภทของศาสนิกชนที่เข้าร่วม
- ความถึงของการจัดให้มีกิจกรรม ประเพณี และพิธีกรรมดังกล่าว
- ทางวัดมีเกณฑ์ในการคัดเลือกบุคลากรหรือคณะกรรมการในการดำเนินงานทั้ง พระ และฆราวาสอย่างไร
  - ง<mark>บประ</mark>มาณที่ใช้มาจากไห<mark>น พ</mark>อเพียงหรือใม่
  - รา<mark>ย</mark>รับรายจ่ายอันเกิดจ<mark>ากการให้</mark>บริการของทางวัด
  - − ค<mark>วามต้องการลดหรื<mark>อขยายบทบาท/สา</mark>เหตุ</mark>
  - <mark>มีการประเมินผลหรือไม่ ถ้ามีเป็นอย่า</mark>งไร
  - แต่ละอย่างดังกล่าวมีการเปลี่ยนแปลงมาอย่างไรบ้าง
  - มีปัญ<mark>หา</mark>และอุปสรรคอย่าง<mark>ใร</mark>
  - โครงการการที่จะทำในอนาคตเกี่ยวกับบทบาทในด้านนี้

# บทบาทด้านการเผยแพร่และสืบสานพระศาสนา

- ถามถึงการจัดกิจกรรม โครงการ รูปแบบวิธีการในการเผยแพร่และสืบสานพระพุทธศาสนา เช่น จัดให้มีการบรรพชาอุปสมบทหมู่ประจำทุกปี จัดบรรพชา-อุปสมบทภิกษุสามเณรภาคฤดูร้อน จัด ให้มีการฝึกอบรมกัมมัฏฐานแก่พระภิกษุ สามเณร นักเรียน นักศึกษา และประชาชนทั่วไป การเผย แพร่ธรรมะทางสื่อต่าง ๆ เช่น สิ่งพิมพ์ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นหนังสือ วารสาร เอกสาร ใบปลิว การ์ตูน แผ่นป้าย และวิทยุ โทรทัศน์ เป็นดัน
- การจัดนิทรรศการที่จะเป็นประโยชน์ต่อพระพุทธศาสนาและประชาชน ในวันสำคัญ และโอกาสต่าง ๆ ตลอดจนจัดฝึกอบรมพระภิกษุสามเณรให้มีความรู้ ความสามารถในด้านการเผย แพร่และการเป็นศาสนทายาทที่ดีต่อไป
- การติดป้ายหลักคดิธรรม พุทธภาษิตไว้ในบริเวณลานวัด ตามต้นใม้ และศาลา การเปรียญเพื่อให้ประชาชนใด้ซึมซับหลักธรรมะ อันเป็นการเผยแพร่ธรรมทางอ้อมแก่ประชาชนทั่วไป

- การจัดอบรมสั่งสอนศีลธรรม จริยธรรม และการแสดงธรรมเทศนา ปาฐกถา บรรยายธรรม แก่ประชาชนทุกวันพระ วันอาทิตย์ และในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา
- การจัดการดูแลอนุรักษ์ตลอดจนพัฒนาและเผยแพร่จิตรกรรม ปฏิมากรรม สถาปัตยกรรม คัมภีร์ พระไตรปิฏก ตลอดจนโบราณสถาน โบราณวัตถุต่าง ๆ ภายในวัด ช่วงเวลาที่เปิด-ปิด จำนวน ผู้ที่มาเยี่ยมชม รายได้ รายจ่าย ปัญหา อุปสรรค เป็นต้น

# บทบา<mark>ทด้านการสาธารณะสงเคราะห์และให้บริการแก่ชุมชน</mark> สังคม

อามถึงลักษณะของการดำเนินงาน กิจกรรม โครงการ ระยะเวลา วัตถุประสงค์ เป้าหมาย ทุน งบประมาณ ปัญหา อุปสรรค ด้านการสาธารณะสงเคราะห์และการให้บริการแก่ชุมชน สังคม เช่น โครงการเพื่อการบำบัดรักษาพยาบาลโรคต่าง ๆ แก่ประชาชน จัดตั้งศูนย์ให้คำปรึกษาแนะนำเพื่อแก้ ปัญหาทั่วไปแก่ประชาชน การใช้พื้นที่เพื่อบริการประชาชน เช่น การจัดลานจอดรถภายในวัด อุทยาน กาย อุทยานใจเพื่อการพักผ่อนแก่ประชาชน จัดที่พักสำหรับอาคันตุกะหรือคนเดินทาง ให้การ สงเคราะห์แก่ผู้ไม่มีที่พักอาศัย อนุเคราะห์ที่อยู่อาศัยแก่นักเรียน นักศึกษาที่มีภูมิลำเนาอยู่ต่างจังหวัด ให้บริการยืมสิ่งของเครื่องใช้ต่างๆ จัดตั้งกองทุนหรือมูลนิธิเพื่อสงเคราะห์อนุเคราะห์ผู้ประสบอุบัติภัย จัดบริการด้านศาสนพิธีแก่ประชาชนเนื่องในงานต่าง ๆ การร่วมมือกับหน่วยงานอื่นและเครือข่ายการ ทำงานเพื่อการสงเคราะห์และการให้บริการแก่ประชาชน เป็นอย่างไร

# บทบาทด้านเป็นสถานที่พักผ่อน หย่อนใจ

- ถามถึงการจัดสภาพแวดล้อมและกิจกรรมของวัดในการเป็นสถานที่พักผ่อน หย่อนใจ ออก กำลังกาย เล่นกีฬา เช่น วัดมีการจัดบริเวณวัดให้สะอาด ร่มรื่น ร่มเย็น อย่างไรบ้าง แต่ละวันมีคนเข้า วัดด้วยวัตถุประสงค์เพื่อพักผ่อน ออกกำลังกาย มากน้อยแค้ไหน เป็นต้น

# บทบาทด้านเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจหรือผู้นำทางจิตวิญญาณ

- ถามถึงภาวะการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ ลักษณะ รูปแบบ วิธีการ และกิจกรรม เพื่อ เสริมบทบาททางด้านนี้ เช่น จัดตั้งศูนย์ปรึกษาปัญหาเรื่องสุขภาพจิตและศูนย์อบรมพัฒนาจิตวิญญาณ แก่ประชาชนทั่วไป โดยถามถึงลักษณะการดำเนินงาน วัตถุประสงค์ เป้าหมาย แนวคิด อุดมการณ์ ปัญหา อุปสรรค ความคิดเห็นของพระสงฆ์และประชาชนผู้เข้าร่วมในกิจกรรม โครงการ ประชาชนกลุ่มเป้าหมาย และ จำนวนผู้เข้าร่วม ระยะเวลา การประเมินผล เป็นต้น

Copyright by Mahidol University

# บทบาทด้านการอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรมไทย

- วัดมีการจัดกิจกรรมในด้านการอนุรักษ์ สืบสาน วัฒนธรรม ประเพณีไทย เช่น ประเพณี การเทศน์มหาชาติเวสสันดรชาด การตักบาตรเทโว ประเพณีสงกรานต์ รวมทั้งการอนุก์รักษ์และ สร้างสรรค์พัฒนา ศิลป สถาปัตยกรรม ประติมากรรม จิตรกรรม หรือไม่ ถามถึงรายระเอียดในการ ดำเนินงาน ช่วงระยะเวลาที่จัดงาน จำนวนผู้เข้าร่วม ทุน งบประมาณ ค่าใช้จ่ายในแต่ละครั้ง เป็นต้น.

# **แนวสัมภาษณ์ฆราวาส**

- 1. ข้อมูลทั่วไปของผู้ให้สัมภาษณ์ เช่น ชื่อ นามสกุล อายุ เพศ การศึกษา อาชีพ ตำแหน่งหน้าที่ในอดีตและปัจจุบัน ที่อยู่
- 2. ถามถึงวัตถุประสงค์ที่เข้าวัด ความคุ้นเคยกับวัดและพระภิกษุสงฆ์สามเณรภายในวัด ความคุ้นเดยกับวัดและพระภิกษุสงฆ์สามเณรภายในวัด ความคาดหวังและความต้องการต่อบทบาทของวัดและ พระภิกษุสงฆ์ สามเณร มีความคิดเห็นต่อบทบาทของวัดและพระภิกษุสามเณรในปัจจุบันอย่างไร ชอบ และพึงพอใจในบทบาทใดของวัด คิดว่าบทบาทของวัดบาทบาทใดบ้างที่มีความเหมาะสมสอดคล้องกับ สภาพปัญหาและความเป็นไปของสังคมและชุมชนเมืองในปัจจุบัน เห็นด้วยกับบทบาทของวัดที่เป็นอยู่ จริงในปัจจุบันนี้หรือไม่ เป็นต้น.

บัยาลัยหัง

# ประวัติผู้วิจัย

สู่

พระมหาทนงชัย บูรณพิสุทธิ์

วัน เดือน ปีเกิด

29 ตุลาคม 2511

สถานที่เกิด

จังหวัดอ<mark>ุต</mark>รดิตถ์

ประวัติการศึกษา

มหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, พ.ศ. 2538 พุทธศาสตรบัณฑิต (สาขาภาษาอังกฤษ)

<mark>มหาวิทยาลัย</mark>มหิดล, พ.ศ.2545

<mark>ศิลปศาสตร</mark>มหาบัณฑิต (สาข<mark>าพัฒนาช</mark>น<mark>บ</mark>ทศึกษา)

ทุนวิจัย<mark>ที่ไ</mark>ด้รับ

ไ<mark>ด้รับทุนวิจัยจา</mark>กมูลนิธิพระบรมราชานุสร<mark>ณ์</mark>พระบาทสมเด็จ พร<mark>ะปกเกล้าเจ้าอยู่หัวและส</mark>มเด็<mark>จพระนางเ</mark>จ้ารำไพพรรณี

ที่อยู่ปัจจุบัน

วัดมหรรณพารามวรวิหาร คณะ 2 ถนนตะนาว แขวงเสาชิงช้า

เขตพระนคร กรุงเทพฯ 10200

### **Executive Summary**

THE ROLES OF THE BUDDHIST MONASTERY IN THE URBAN COMMUNITY IN BANG-RAK DISTRICT, BANGKOK.

### **Summary of abstract**

The monastery is identified as an important institution in the propaganda of the principle of Buddhist teaching and ideals for the Thai society and community from the past to the present. The way of life in Thai society and community and culture has been involved with the principles of Buddhism for a long time via the monastery as the center and symbol of the unique civilization of Thai society and community. The objective of this thesis is to study the role of the Buddhist monastery with the community according to the discipline and doctrine of Buddhism, which includes the actual role, the suitable role and the relationship between the Buddhist monastery and the urban community at present.

This is a qualitative study, which has two parts of study: one is a documentary study, which describes the role of the Buddhist monastery according to discipline and doctrine of Buddhism. The second is a field study by using a survey in both participatory and non-participatory observation. Formal and informal interview was used to study the actual and suitable roles of the monastery in the urban community at present.

From the study, it was found that the role of the Buddhist monastery in Bangrak district's community can be classified into 7 roles: (1) educational role (2) tourism role (3) religious ritual role (4) social welfare role (5) role as a place of relaxation, exercise, and various entertaining activities (6) role as a mental sanctuary (7) role as Thai artistic and cultural heritage conservative source. These roles have been practiced regularly as they were described in the principle of Buddhist teaching and ideals. Also they can be used compatibley with the circumstances of the urban problems. Thus, the relationship between monastery and urban community has been associated supportively for many decades and can be categorized into three ways: (1) relationship in space (2) W

relationship of duty (3) relationship of culture, tradition and religious ceremony. These relationships are actually based on the principle of Buddhist teachings which also have an influence on the way of life of Thai society and community.

Recommendations from this research are that authorized departments and private companies should emphasize support and development of the roles as well as activities of the Buddhist monastery to be more useful to the community such as cooperation with Buddhist organizations or educational institutions to provide seminar and training course for monks and novices. Moreover support for budget and educational funds are considerable at the Buddhist monastery, which has a role to solve problems in the community. For many Buddhist monasteries near schools or education institutions, they should place emphasis on their roles as the moral developer by giving moral lecture classes and insight meditation activity or ever more in each school.

### Introduction

Buddhism is the national religion since ancient time to the present. About 95% of Thai people are Buddhist. The principle of Buddhism is taken as the theme of all branches of Thai culture which has the monastery being as the center of propagating moral, ethics, culture and various traditions into the community. Consequently, we can explain the reason why Buddhism structure including monastery, monk and Thai people has been firmly interrelated from the past until now by using two parts as follows:

- 1) Historical: Since the time that accurate history has been recorded, Thai people have been respected Buddhism continually until now. It can be said that history of Thailand is the history of Buddhism nation.
- 2) Cultural: the way of life of Thai people has been harmonized with the pattern of belief and practice in Buddhism for a long time and it causes a unique belief and Buddhism practice of Thai people apparently.

An analysis of the role and influence of Buddhism toward Thai society and community, the main components of Buddhist institution must be analyzed, which has

many important components not only Dharma or teaching of Buddha, influencing the way of life of Thai people as a major instrument in socialization. The other formal components are Buddhist monastery and monk, which is having directly interaction to society all the time.

The recently role of Buddhist monastery and institution can be noticed as stability while the society has dramatically changed. Even this moment, some Buddhism monasteries and monks try to adopt their roles to get along with society but still lack of independence and strength in solving social problems unmistakably. Nonetheless, this role adapting has ignored the original principles, which is the theme of Buddhism as well as divergence with the scope of changed circumstance of society at this moment so they fail to solve the social problem. Consequently, Buddhism monasteries and monks need to be well acknowledge and understanding in both principle of Buddhism and social change in order to adapt their role with this changed circumstance appropriately.

However the researcher believes that Buddhist institution including monastery and monk, are necessary being together with social community for long time and ever and it would be one of social institutions which also can be heal and cure the social problem mentally.

Bang-Rak district is one of the huge urban communities, which are overpopulated and located in the center of civilization factors such as economic, social, commerce, industrial, transportation, and etc. For the religious, many Buddhist places and monasteries are located in Bang-Rak district such as Wat Mahaphuetharam,

Wat Hua Ram Phong, Wat Khew Jaam Fa, Wat MuangKae, and Wat Suan poo. These monasteries have the significant roles for the community especially the way of life. They are located in capital city, which are the center of Buddhist administration and management. There is a large amount of monks, novices living in these monasteries all over Bang-Rak district and they are all bachelors in Buddhist teaching and wisdom as well as graduated in formal and high level of Buddhist education degree.

Copyright by Mahidol University

It can be said that these monasteries are ready in many ways like place, location, property, teaching, and staff. These mentioned factors support each monastery to have an important role on society and community in very activity. This can lead the researcher to the related issue: the study on how actually the roles of the mentioned monasteries have the impacts toward social community and whether these roles go along with the, discipline and doctrine of Buddhism and what is the appropriate role of monastery for the scope of social community at this moment? How many factors are related with the role performing of monastery on community?

The result of this study can find the solutions in assigning the proper or actual role of monastery on the scope of social community from now on

### **Objectives**

- 1. To study the role of Buddhist monastery to community according to the discipline and doctrine of Buddhism.
- 2. To study the actual role of Buddhist monastery to urban community at present.
- 3. To study the suitable role of Buddhist monastery to urban community at present.
- 4. To study the relationship between Buddhist monastery and urban community

### **Expected result**

- 1. The role and duty of Buddhist monastery to community according to discipline and doctrine of Buddhism can be realized.
- 2. The actual role of Buddhist monastery to urban community at present can be realized.
- 3. The suitable role of Buddhist monastery to urban community at present can be realized.

  Copyright by Mahidol University

- 4. The relationship between Buddhist monastery and urban community can be realized.
- 5. To obtain a guideline of Buddhist monastery on field study for developing and adapting its role suitably to situation of social and community at present and to be typical model of Buddhist monastery on other area.
- 6. It is expected to be useful for institution of Buddhist monk and various sections in order to consider, review, renovate, and support the role of Buddhist monastery to be responding to requirement of religion and society under current situation and it still can be used concurrently as database on analyzing study in other aspects involving with Buddhist monastery

Scope

This research can be divided into two parts as followings:

### 1) Area scope

This thesis is about to study within the observed area: Bang-rak district, Bangkok. There are five Buddhist monasteries on this area: Wat Mahaphuetharamvoravihan, Wat Hualamphong, Wat kaewchampha, Wat Muangkhae and Wat Suanploo.

### 2) Content scope

This is about to study the actual and suitable role of Buddhist monastery to community and urban community according to the discipline and doctrine of Buddhism currently.

### Research of methodology

This research is categorized as Qualitative in order to study the role of Buddhist monastery in urban community in Bang-rak district Bangkok, the researcher has been gathered information by using the following methods respectively:

- 1. Documentary study
- 2. Field work that can be divided into 3 parts:
- 1) Survey by using the questionnaire-form in which researcher has constructed to gather general information to be used and understanding in the analysis of monastery's role.
  - 2) Observation using both participated and non-participated observation.
- 3) Interview using both formal and informal interview according to interviewing guideline that researcher has created.

### Result

This research has shown the actual and suitable roles of Buddhist monastery to urban community currently, relationship between monastery and community together that according to discipline and doctrine of Buddhism in which result of research can be concluded as the followings:

1) The role of Buddhist monastery to community according to discipline and doctrine of Buddhism.

After researcher had studied and analyzed the role of Buddhist monastery to community according to discipline and doctrine of Buddhism, this can be concluded that: Buddhist monastery is authorized as one of organization in community according to teachings of Buddha. Moreover, it has many roles such as the place to educate and gain the merit deed for Buddhist people spiritually, shelter for ministerial resident, the center of discipline and doctrine discussion among community as well as the place to help and support people and community accurately both reward and non-reward

donation.

### 2) The actual role of monastery to urban community at present time.

From the study of the actual role of monastery to urban community in Bang-Rak at this moment has found that Buddhism monastery has 7 main roles to community:

(1) educational Role (2) tourism Role (3) religious ritual Role (4) social welfare Role (5) Role as place of relaxation, exercise, and various entertaining activities (6) Role as mental sanctuary (7) Role as Thai artistic and cultural heritage conservative source.

When these roles are analyzed by the concept and theory, which have been presented in chapter 2, this analysis can be concluded that monastery has a role as the Buddhist representative in performing the religious role to community and society. As monastery has provided and disciplined in recreation of faith in culture and tradition from the past to be existed and creating value and happiness of living as well as supporting and encouraging the member of society.

The actual roles of monastery to community in the present can be followed either the ideal or the expected and demand of community. By the way, the ideal role that is followed disciplines and doctrines of Buddhism are the education role, religious ritual Role, social welfare Role, Role as mental sanctuary. For the expected and demand of community role are tourism, various entertaining activities of social welfare about relaxation and exercise, and Thai artistic and cultural heritage conservative source. However, the ideal role is also taken similarly as expected and demand of community role because of community and society expects Buddhist monastery and monk conduct and behave corresponding to the disciplines and doctrines of Buddhism, being a model of good deed, mental and spiritual sanctuary to community as well as participating in all useful activities for community.

For the main causes of divergence among actual role, ideal and expected role of community and society are: misunderstanding in role, disagreement or conflict in

pyright by ivianidol Universi



assigned role, and disability to perform the role effectively.

Furthermore, monastery still has the role as the invention of human culture, which is responding to the basic needs of life and community like physical, mental, spiritual, social perception, and symbolical need.

### 3) The appropriated role of monastery to urban community at present

Form this part of study; the researcher has analyzed the principle and doctrine of Buddhism and situation of urban community in every aspect of problems. Therefore, the conclusion can be found that the appropriate roles of monastery to urban community at present are the corresponding roles that are flexible to the disciplines and doctrines of Buddhism, and adaptable to the various situations of problem in each urban community as well as each monastery.

# 4) The relationship between monastery and urban community.

The relationship between monastery and urban community can be categorized into 3 main areas: the regional relationship within the same location, the relationship in related authority and the relationship in cultural, traditional, religious ritual activities. Besides these relationships are based on the disciplines and doctrines and Buddhisms teaching, which have significant influence toward the way of life in Thai community.